# L'OBJET (a) DE J. LACAN, SA LOGIQUE, ET LA THEORIE FREUDIENNE

(Convergences et interrogations)
par

André GREEN (1)

Parler de l'objet de la psychanalyse soulève immédiatement une question. Elle conduit à s'interroger pour savoir si l'on va traiter de l'objet de la psychanalyse au sens où l'on parle de l'objet d'une science - ce que vise la démarche de la science en sa progression - ou si l'on va parler du statut de l'objet tel que le conçoit la psychanalyse. La surprise serait ici de montrer que ces deux sens sont étroitement liés et interdépendants.

Littré fait remarquer qu'au mot <u>sujet</u> l'Académie dit : les corps naturels sont le sujet de la physique. Et au mot <u>objet</u>, elle dit encore : les corps naturels sont l'objet de la physique. Loin de nous d'y repérer un redoublement contradictoire ou trop facilement réductible. Nous ne nous joindrons pas non plus, brandissant cet exemple, au choeur de tous ceux qui dénoncent dans la séparation du sujet et de l'objet la cause de toutes les impasses théoriques dont la pensée traditionnelle se rend responsable.

Rencontrer au départ le sort lié du sujet et de l'objet n'est ni affirmer leur confusion, ni leur indépendance. C'est supputer que nous allons avoir à faire face aux confrontations de l'identité et de la différence, de la conjonction et de la disjonction, de la suture et de la coupure. Nous aurons alors à nous demander si l'objet de la psychanalyse - je parle maintenant de ce à quoi elle vise - peut se suffire de cette limitation couplée à laquelle beaucoup de disciplines contemporaines, parmi les plus avancées, se confinent.

<sup>(1)</sup> Relation écrite et développée d'une conférence prononcée au séminaire du Docteur Lacan, le 21 décembre 1965

### I - L'OBJET DE JACQUES LACAN, RAPPEL CURSIF

Examiner le rôle de l'objet (a) dans la théorie de Jacques Lacan sera pour nous faire d'une pierre deux coups. Cela nous mènera - c'est du moins notre projet - à en préciser le contenu dans le cadre conceptuel qui lui est propre, d'une part, et d'autre part à marquer les limites de l'accord de cette pensée - et sans doute de toute la pensée psychanalytique-avec le structuralisme moderne.

## A - Le (a), médiation du sujet à l'Autre

Le (a) (je ne dis pas encore l'objet (a)) est présent dès le plus ancien graphe de Lacan(1) où celui-ci part de la théorisation proposée dans le Stade du miroir (1936-1949). (a) peut se comprendre alors dans sa relation à a' (qui aura les plus étroits rapports avec le futur i (a), c'est à dire l'image spéculaire) comme élément de l'indispensable médiation qui unit le sujet à l'Autre. Il est clair que cette situation du stade du miroir - qu'il est moins important de dater comme stade que de désigner comme situation structurante - ne peut se comprendre que si l'on précise que ce n'est pas ici la psychologie qui est en cause (qu'il s'agisse de Preyer ou de Wallon) mais la psychanalyse. La psychanalyse qui donne à l'enfant issu de sa mère une signification qui pèse sur tout son développement : à savoir qu'il est le substitut du pénis dont la mère est privée et qui n'accède à son statut de sujet que de prendre sa place là où il manque à la mère dont il dépend. Ce substitut est le lieu et lien d'échange entre la mère et le père qui, pour avoir le pénis, ne peut pour autant le créer (puisqu'il l'a).

La relation (a) à i (a) va doubler la relation que nous venons de décrire.

#### B - Le (a), médiation du sujet à l'idéal du Moi

Vient ensuite le quadrangle dit schéma R (2). Ici encore s'oppose le couple des tensions entre le système des désirs (iM) et le système des identifications (mI). Le a s'inscrit sur la ligne (iM) qui, partie du sujet S vers l'objet primordial M (la Mère) se constitue à travers les figures de l'autre imaginaire. Par contre l'a' s'inscrit sur

<sup>(1)</sup> Ce graphe, dit "schéma L", est reproduit dans l'Introduction au "Séminaire sur la lettre volée". La Psychanalyse. Vol. II, p. 9

<sup>(2)</sup> Ce graphe est introduit dans "D'une question préliminaire à tout traitement possible d'une psychose". La Psychanalyse. Vol. II, p. 22. Cf. infra p. 18

la ligne qui va du sujet à l'Idéal du Moi à travers les formes spéculaires du moi. On voit comment le quadrangle dérive du Z dont il joint les points qui dans le premier graphe ne sont atteints que par un parcours détourné. On pourrait ici relever que dans le champ de l'imaginaire les deux directions du sujet vont soit vers l'objet, soit vers l'idéal. On sait que dans la pensée freudienne cette orientation est étroitement dépendante du narcissisme. On notera alors que l'Autre, venu au lieu du Nom du Père, situé dans le seul champ du symbolique, au pôle opposé au sujet ici identique au phallus, ne s'atteint que par les deux voies que nous venons de décrire plus haut, objectale ou narcissique, mais jamais de façon directe.

Le champ du réel est compris dans la tension des deux couples mIxiM dont nous avons précisé la signification. Mais c'est au seul champ du symbolique qu'apparaît le troisième terme, indispensable à la structuration du processus (1).

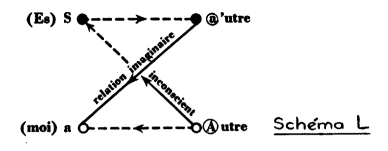
### C - Le (a), objet du désir

En effet, Lacan postule l'existence d'un Moi idéal comme forme d'identification précoce du moi à certains objets qui jouent à la fois comme objet d'amour et objet d'identification, mais en tant qu'ils sont arrachés, découpés, prélevés sur une série qui fait apparaître le manque. Moi qui parle, je t'identifie à l'objet qui te manque à toiméme, dit Lacan. La relation entre (a) et A est donc ainsi plus clairement montrée. Si A n'atteint sa pleine signification qu'à se soutenir du Nom du Père qui n'est, faut-il le préciser, ni un nom ni un Dieu, il passe, nous l'avons vu, par le défilé maternel et ne s'atteint que lorsque la coupure entre le sujet et l'objet maternel le sépare irrémédiablement du dit objet. Ou encore lorsque se révélera le manque dont est affecté l'objet primordial, dans l'expérience de la castration. La série des castrations postulée par Freud : sevrage, dressage sphinctérien, castration proprement dite, rend cette expérience dans sa répétition, signifiante et structurante, dans sa récurrence.

<sup>(1)</sup> Il n'est pas inutile de faire ici deux remarques :

a - dans les travaux psychanalytiques français, se développe beaucoup la notion de relation d'objet (Bouvet) importée des auteurs anglo-saxons (M. Klein surtout, après Abraham). Lacan s'y oppose en soulignant l'absence de toute référence aux éléments de médiation dans ces conceptions. Surtout - ce qui revient peutêtre au même - il condamnera cette optique en tant qu'elle débouche sur une opposition Réel-Imaginaire, en écrasant le Symbolique.

b - L'opposition moi idéal - Idéal du Moi (Nunberg-Lagache) sert de plateforme à des développements théoriques de Lacan insérés dans la perspective du rapport à l'Autre.



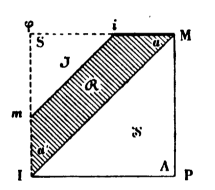


Schéma R

# Légende :

I : Idéal du Moi, M : signifiant de l'objet primordial (mère)

P: position en A (grand Autre) du nom du Père

S : sujet

j: Imaginaire, R: réel,

S: symbolique P: phallus

segment iM (sur le parcours sM \_\_\_ Si, Sa<sup>1</sup>, Sa<sup>2</sup>, Sa<sup>3</sup>...SM)

a : figure de l'autre imaginaire

segment mI (sur le parcours SI \_\_\_ Sm, Sa'1, Sa'2, Sa'3...SI)

a': identification du moi sur le chemin de l'identification paternelle à l'Idéal du Moi. L'objet (a) sera donc ce qui de ces expériences, va choir, comme dit Lacan, de sa position d'"exposant au champ de l'Autre" (1), mais pour atteindre à ce statut d'objet du désir. Le tribut payé à cette accession est d'exclure le sujet désirant, à dire, à nommer, l'objet du désir.

D'avoir été situé au champ de l'Autre permet maintenant de concevoir la fonction de médiation qu'un tel objet joue moins entre le sujet et l'Autre, que dans leur rapport; mon désir entre dans l'Autre où il est attendu, de toute éternité sous la forme de l'objet que je suis en tant qu'il m'exile de ma subjectivité en résumant tous les signifiants, à quoi cette subjectivité est attachée (2).

Nous savons que le fantasme permet l'établissement de cette formule de rapport, en tant qu'il y révèle le sujet en effaçant sa trace. Le fantasme comme structure constitutive du sujet, où celui-ci s'imprime en creux, par lequel la fascination opère, ouvre sur la relation de l'objet(a) avec le Moi idéal.

# D - Le (a) fétiche

Cette formulation indique tout ce qui sépare la théorisation de Lacan de celle des autres auteurs. Disons schématiquement qu'alors que ceux-ci vont surtout marquer l'aspect positif des qualités de l'objet, Lacan valorise l'approche négative. Un exemple clair nous le montre. Devant l'image de la mère phallique, les auteurs post-freudiens diront qu'elle est terrifiante parce que phallique. Parce que le phallus peut être instrument de malfaisance, arme destructrice, etc... Freud disait que la sidération produite par la tête de Méduse opérait parce que les reptiles qui lui tenaient lieu de chevelure venaient nier, autant de fois qu'il y avait de serpents, la castration qui par ce renversement se rappelait de façon multipliée à celui qui la voulait, annuler. Lacan suivra plus volontiers cette dernière voie. Le cas du fétichisme sur lequel il reviendra longuement sera l'apologue de ce mode réflexif. L'objet du fétiche sera le témoin, le voile du sexe châtré - du manque au champ de l'Autre.

# E - Le (a) objet du manque, cause du désir

A propos de son séminaire sur le <u>Banquet</u> (3) nous apparaît avec une force particulière la structure métonymique et métaphorique de l'objet (a) dans le repérage que fait Jacques Lacan dans le texte de Platon de la position particulière des agalmata, dans le dis-

<sup>(1) &</sup>quot;Remarques sur le rapport de D. Lagache". La Psychanalyse, vol. VI, page 145.

<sup>(2)</sup> Séminaire sur "L'Angoisse" (1963) non publié. Je paraphrase Lacan, ne pouvant le citer.

<sup>(3)</sup> Séminaire sur "Le Banquet" (1960), non publié.

cours d'Alcibiade où celui-ci dépeint Socrate: "Il est tout pareil à des silènes qu'on voit plantés dans des ateliers de sculpture et que les artistes représentent tenant un pipeau ou une flûte; les entr'ou-vre-t-on par le milieu, on voit qu'à l'intérieur ils contiennent des figurines de dieux." Nous avons affaire à la fois au fragment de corps, à la partie du corps et à sa symbolisation, et ceci est à prendre à la lettre, sous la forme de la figurine divine.

C'est justement en tant que cet objet (a) va surgir comme objet du manque qu'il va se déployer sur un double registre qui sera à la fois la révélation du manque de l'Autre et à la fois le manque tel qu'il apparaît dans le processus de signification. Ce qui manque à l'Autre, c'est ce qu'il n'est pas donné de concevoir. Le  $(-\varphi)$  qui s'introduit ici sous la forme de ce qui n'apparaît pas, - c'est le Rien qui n'est pas figurable - sous lequel s'ordonne la rencontre avec la castration comme impensable, dont l'hiatus est comblé avec le processus de significantisation, par le mirage du savoir. Je cite encore : "(a) symbolise ce qui, dans la sphère du signifiant comme perdu se perd à la significantisation. Ce qui résiste à cette perte est le sujet désigné, dès qu'entre en jeu le processus du savoir, dès que ça se sait, il y a quelque chose de perdu". C'est cette apparition sous la forme de l'objet du manque qui spécifie ce autour de quoi va tourner notre exposé, à savoir la nature non spécularisable du (a). Tout se passe comme si le sujet barré prend fonction de i(a) comme s'exprime Lacan ou encore comme si, court-circuitant l'impossible spécularisation du manque, le sujet s'identifie ainsi au savoir, venant en lieu et place de la perte qui en suscite la promotion, recouvrant cette perte jusqu'à l'oubli de son existence.

A partir de cette apparition du manque, va jouer la fonction de reste issue du désir de l'autre, fonction de reste qui se manifeste comme résidu lâché par la barre, qui affecte le grand Autre et dont l'homologue dans le sujet l'intéresse au savoir. Là encore Lacan fait une distinction d'ordre logique où la nullification ne supprime pas l'avoir, ce qui justement fait apparaître le reste.

Fonction de reste, c'est ce qui est sauvé de la menace qui pèse sur le sujet; "le désir se construit sur le chemin d'une question : n'être". L'objet (a) est la cause du désir.



# F - Le (a), produit d'un travail

On peut penser, bien que Lacan ne le dise pas expressément, que la dimension progression-régression peut constituer un plan corrélatif à ceux de la conjonction-disjonction et de la suture-coupure. Les développements engendrés sur le plan du savoir seront à prendre dans leur perspective négative, renvoyant au plan de méconnaissance où ils se sont organisés dans la démarche du processus de significantisation, - qui tend sans relâche à annuler ou à nullifier la perte de l'objet -, à ce qui s'est signifié autour de cette perte, par les traces laissées de ce travail, dont l'objet (a) sera le repère le plus sûr, l'index de la vérité pointé vers le sujet. Freud insiste, dans ses oeuvres terminales sur la vérité historique à laquelle vise la "construction" de l'analyste. Le canal de la demande constitue le fil conducteur de cet accès à la vérité. Sa fonction n'est pas seulement de servir de guide, mais de former le dessin même de cet itinéraire des chemins de la vérité.



Ce rappel où nous n'avons voulu garder que le minimum indispensable au développement qui va suivre va nous permettre de poser quelques problèmes.

- a Etant donné la relation de l'objet (a) à la <u>représentation</u> il convient de se demander quels sont les rapports de celle-ci avec la chaîne signifiante. Le manque représenté a-t-il quelque relation avec la parole comme concaténation.
- b Faut-il accorder en se tournant vers Freud le statut de signifiant au seul Vorstellung - repräsentanz ? Qu'en est-il de <u>l'affect</u>?
- c N'y a-t-il pas dans l'oeuvre de Freud un point quant à la représentation qui n'a pas trouvé d'écho chez Lacan : la distinction entre <u>différents types de représentation</u> (de mots et de choses par exemple), qui pourrait conduire à différencier encore davantage, pour souligner le caractère original de la concaténation freudienne.
  - d Si le savoir est ce qui vient au lieu de la vérité, après la perte de l'objet, n'y a-t-il pas lieu de relier l'un à l'autre par <u>les traces de cette perte et la tentative de leur effacement</u>.

Ce sont ces questions qui permettront de considérer l'objet (a) moins comme support de l'objet partiel que comme parcours d'une main traçante, inscription, lettre, a.

# II - LA SUTURE DU SIGNIFIANT, SA REPRESENTATION ET L'OB-JET (a)

J'en viens à ce qui va constituer un autre axe de mon exposé, à savoir <u>la relation du (a) avec la coupure et la suture</u>, et je me référerai à l'exposé de J.A. Miller concernant la théorisation, à partir de l'ouvrage de Frege, de la logique du signifiant (1). Ceci pour bien situer la position du nombre zéro dans la mesure où elle va avoir une incidence sur le destin du (a).

En vertu du principe selon lequel, pour que la vérité soit sauvée, chaque chose est identique à soi et zéro est le nombre assigné au concept "non identique à soi", il n'y a pas d'objet qui tombe sous ce concept.

Mais, dit Miller parlant de Frege, "il a été nécessaire, afin que fût exclue toute référence au réel, d'évoquer, au niveau du concept, un objet non-identique à soi - rejeté ensuite de la dimension de la vérité". Le O qui s'inscrit à la place du nombre consomme l'exclusion de cet objet. Quant à cette place, dessinée par la subsomption, où l'objet manque, rien n'y saurait être écrit, et s'il y faut tracer un O, ce n'est que pour y figurer un blanc, rendre visible le manque". Il y a donc ici d'une part l'évocation et l'exclusion de l'objet non-identique à soi, et d'autre part ce blanc, ce trou, à la place de l'objet subsumé.

La notion d'unité est donnée par le concept de l'identité, concept de l'objet subsumé. Mais sa place de un, non plus en tant qu'unité mais en tant que nombre un, reste problématique quant à sa place de premier, quant à sa primordialité, si j'ose ainsi m'exprimer.

Le nombre zéro, fait remarquer Miller, il n'est pas légitime de le compter pour rien, et la logique voudrait alors que l'on confère à ce nombre zéro le rôle de premier objet.

La conséquence en est l'identité au concept du nombre zéro qui subsume l'objet nombre zéro en tant qu'il est <u>un</u> objet. La primordialité, en somme, ne peut s'instaurer sous le signe de l'unité, mais du <u>nombre</u> à partir duquel le un est possible, le nombre zéro. Ainsi un double registre recouvre <u>un fonctionnement qu'il faut déplier pour comprendre l'ambiguité du nombre zéro en tant qu'il inclut :</u>

- le registre du concept de non-identique à soi
- le registre de l'objet, matrice de l'un, objet permettant l'assignation du nombre un.

<sup>(1)</sup> Le texte de cet exposé est paru dans le n°1 des <u>Cahiers</u>; pour <u>l'Analyse</u>, sous le titre : "La suture".

#### Alors se découvre la double opération :

- l'évocation et l'élision du non-identique à soi, avec un blanc au niveau de l'objet subsumé permettant le nombre zéro
- l'introduction du zéro comme nombre, c'est à dire comme nom signifiant et comme objet.

Cette situation a surtout un intérêt pour nous en tant qu'elle spécifie la structure de la concaténation. Non seulement le sujet s'exclut de la scène et de la chaîne signifiante du fait même qu'il la constitue comme sujet dans sa structure de concaténation, mais le premier de ces objets joue à la fois comme concept et comme objet, non représenté mais dénommé objet unaire et concept sur la non-identité à soi, concept de menace pour la vérité, et ceci d'autant plus qu'il est horsjeu ou hors-je.

Ce concept de menace pour la vérité est pour nous concept issu de la <u>rencontre avec la vérité</u>, en tant qu'il dissocie non seulement la vérité de sa manifestation (identité à soi) mais y désigne sa place, par le blanc ou la trace qui la négative. Il est insuffisant de n'y voir (c'est le cas de le dire) qu'un simple rapport d'absence. Il faut éncore que soit ici cerné son rapport de manque à la vérité.

L'intérêt pris par nous à cette confrontation avec Frege lu par Miller est de <u>lier le sujet au signifiant</u>. Le sujet s'identifie à la répétition qui préside à chacune des opérations par lesquelles la concaténation se noue, dans la prise de chaque fragment par celui qui le précède et celui qui lui succède : dans le même temps et dans le même mouvement, le sujet se voit autant de fois rejeté hors de la scène - et de ma chaîne -, qui ainsi se constitue. Or, si l'opération l'exclut à chaque étape, <u>la nullification ne supprime pas l'avoir qui subsiste pour nous</u>, à condition de savoir la reconnaître sous la forme du (a).

L'effet de concaténation rejoint la définition par Lacan du signifiant: "le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant". S'éclaire ainsi ce qu'il est des rapports du sujet et de l'objet a, dans leurs relations de suture et de coupure. "Si la suite des nombres, métonymie du zéro commence par sa métaphore, dit Miller, si le O nombre de la suite comme nombre, n'est que le tenant-lieu suturant de l'absence (du zéro absolu) qui se véhicule dessous la chaîne suivant le mouvement alternatif d'une représentation et d'une exclusion, - qu'est ce qui fait obstacle, à reconnaître dans le rapport restitué du zéro à la suite des nombres, l'articulation la plus élémentaire du rapport qu'avec la chaîne signifiante entretient le sujet ?".

Je laisse ici la question du rapport du sujet au grand Autre par l'effet du zéro (1), mais vais m'employer à soulever deux problèmes, ceux de la suture et celui de la représentation.

# A - Le problème de la suture

Leclaire s'est élevé là contre cette suturation inférée par Miller. La question demeure : y a -t-il ou n'y a-t-il pas suture ? Ce qui désigne la position du psychanalyste à l'endroit de la vérité ne serait-il pas justement ce privilège de n'avoir pas à suturer ? Comment nier qu'il n'y ait suture s'il y a concaténation.

J'en voudrais pour preuve cet argument de Freud trop souvent oublié sur les conséquences de la castration. Si celle-ci est possible, si la menace vient à exécution, elle ne prive pas seulement le sujet du plaisir masturbatoire, mais elle a, comme implication hautement redoutée, l'impossibilité désormais définitive pour le sujet châtré de l'union avec la mère. Qu'on voie ici la castration comme l'effrondrement de tout le système signifiant par la rupture de toute possibilité de concaténation, explique que Freud la compare à un désastre dont les dégâts sont incommensurables. En tous cas le pénis joue ici le rôle de médiateur de la coupure et de la suture.

Comment cela peut-il se suturer ? Jacques-Alain Miller, je viens de le dire, a montré l'ascension du nombre zéro, sa transgression de la barre sous forme du un, son évanouissement lors du passage de n à n' qui est n+1. Mais on n'a pas tort non plus de faire valoir que la

<sup>(1)</sup> Je voudrais avant d'avancer dans mon propos ouvrir une parenthèse sur une certaine vacillation de la pensée freudienne à ce sujet qui a ébranlé le jugement de son commentateur Strachey dans la Standard Edition (vol. XXII, p. 65). Elle concerne l'expression "der Träger des Ich-ideals" traduit par : le véhicule de l'Idéal du Moi, comme fonction du Sur-Moi. Ce terme de véhicule donne à penser. Loin qu'il faille y voir une image de support mécanique, mais au contraire y relever en l'occurence un des quelques indices qui nous autorisent à parler d'une conception du sujet de l'inconscient comme Entzweiung. La fonction de l'Idéal "Ideal-funktion" s'y révèle fondamentale, dépassant et de loin le rang d'une fonc-

fonction, mais devant se rattacher à ce que Freud nomme plus heureusement: "Les Grandes Institutions" qui marquent une instance, ici le Moi pour ce qu'il fait y fonctionner sous le nom d'épreuve de la réalité. (Complément métapsychologique à la doctrine des rêves). L'idée de ces Grandes Institutions me paraît propre à qualifier cette "fonction de l'Idéal".

logique d'un "concept inconscient" a des exigences qui sont internes à sa formation. Citons ici Freud (avec Leclaire): "Faeces", "enfant", "pénis" forment ainsi une unité, un concept inconscient (sit venia verbo). Le concept nommément d'une "petite chose" qui peut se séparer de son propre corps (par. VII).

A une opposition du type binaire, celle que la linguistique nous offre, celle de la phonologie où les rapports sont toujours posés en termes de couples antagonistes et celle qu'on met à la base de toute information, on substitue ici un processus opératoire à trois termes (n, +,n') avec évanouissement d'un terme sitôt qu'il s'est manifesté. Nous trouvons là une sorte de paradigme qui peut nous donner la voie de ce que pourrait être le découpage du signifié.

En effet les linguistes se montrent extrêmement embarrassés lor qu'il s'agit du <u>découpage du signifié</u> alors que le découpage du signifiant ne présente pour eux aucune espèce de difficulté semble-t-il. Si par exemple j'en crois Martinet je lis : "Quant à "sémantique", s'il a acquis le sens qui nous intéresse, il n'en est pas moins dérivé d'une racine qui évoque non point une réalité psychique mais bien le processus de signification qui implique la combinaison du signifiant et du signifié", "un sème en tout cas ne saurait être autre chose qu'une unité à double face". (1).

L'embarras naît ici de ce que toute référence directe au signifié ruinerait la démarche structuraliste, puisque son accession par la voie du signifiant crée le détour nécessaire à une appréhension indirecte, relative et corrélative. En outre, et surtout, le repérage des traits pertinents nous laisse ici dans la perplexité.

En définitive, ce qui manque ici de support consistant est <u>la structure du corps</u>. Car l'assurance de tenir pour fermes les traits pertinents en phonologie ne repose-t-elle pas en définitive sur le fonctionnement de l'appareil vocal? Sans doute est-il sous commande nerveuse, ce qui explique la fascination des linguistes pour la cybernétique. Le psychanalyste est ici le seul à se mettre à l'écoute du sens, à son niveau, c'est à dire à considérer, en respectant la même exigence de référence indirecte, que le découpage passera au niveau du signifié, et que c'est ce découpage même qui impliquera un découpage du signifiant qui rend intelligible le signifié. Ici se repère l'ambiguité qu'il faudra bien lever, entre la conception linguistique du signifiant et sa formulation psychanalytique telle que Lacan le conçoit. Mais s'agit-il du même?

<sup>(1)</sup> A. Martinet, La linguistique synchronique, p. 25

Vous avez sans doute reconnu dans cette unité à double face la théorisation de la bande de Moebius de Lacan (1). Mais ne peut-on pas considérer que le découpage du signifié, dans cette série métonymique des différents objets partiels est représenté par le phallus, justement, en tant qu'il vient à apparaître, sous la forme du (- $\varphi$ ) dans ses différents objets partiels, dont la succession diachronique vous est connue : objet oral, objet anal, objet phallique, etc..., ces termes ne représentant que leur repérage quant aux zones érogènes, laissant la place à des formes plus complexes.

Ceci pourrait concilier un choix entre un système binaire strict qui nous renvoie à des options telles qu'elles ne nous laissent pas de médiation tierce, et un autre système où la causalité est développée en réseau, un système de type réticulaire, qui fait disparaître tout fonctionnement de type oppositionnel.

Finalement il paraft bien que <u>la forme minima de cette structure</u> réticulaire est la structure triangulaire où le tiers est évanouissant. C'est, je crois, l'opération éclairée par le commentaire de Miller.

Ceci peut nous évoquer les diverses formes de relations auxquelles nous avons affaire dans l'Oedipe où une opposition, celle de la différence des sexes, en tant qu'elle est supportée par le phallus est en fait insérée dans un système triangulaire et ne s'appréhende jamais que par des relations deux à deux; où le phallus constitue l'étalon des échanges, sa cause.

Saussure a eu le mérite de placer au principe de la langue comme système, <u>la valeur</u>, esquissant à cet endroit la comparaison avec l'économie politique. Mais pour l'avoir ainsi dégagée,il n'est guère allé plus loin et ne s'est pas posé la question de ce qui a valeur pour le sujet parlant. Ainsi la suture s'accomplit ici en laissant se profiler la valeur, en cause, sans rien nous dire d'elle.

C'est ici que nous rencontrons la fonction de la cause développée par Jacques Lacan. Si, avec Frege, l'identité à soi a permis <u>le passage</u> de la chose à l'objet, ne pouvons-nous pas penser que ce que nous venons de montrer peut fonctionner comme <u>relation de l'objet</u> à <u>la cause?</u> On peut conclure que l'objet est la relation signifiante qui peut relier les deux termes de la chose et de la cause. Nous aurions ici peut-être un de ces exemples dont parle cet article aujour-d'hui contesté de Freud sur le sens antithétique des mots primitifs puisque nous savons que chose et cause ont une racine commune, la médiation se trouvant ici passer par l'objet.

<sup>(1)</sup> Cette théorisation est menée au cours du présent séminaire de J. Lacan.

En somme, nous assisterions au passage de "l'indéterminé" à "l'état de ce qui est ou opère", de "ce qui est en fait" à "ce qui est de l'ordre de la raison, du sujet, ou du motif" par l'intermédiaire de l'objet en tant que sa définition-est : "ce qui se présente à la vue ou affecte les sens" (1).

### B - Le problème de la représentation

Ici se pose alors notre deuxième problème, à savoir celui de la représentation. Il m'avait semblé que Miller avait fait peu de place à toutes les références à la représentation dont Frege use. Cependant il a conservé, dans le passage cité plus haut, la notion d'un mouvement alternatif d'une représentation et d'une exclusion. La fonction de rassemblement, de subsomption, est solidaire de la notion d'un pouvoir qui met ensemble, et qui, au prix d'une coupure (celle du pouvoir de rassemblement à la chose présentée), représente. C'est la coupure qui permet la représentation. Or ici le nombre zéro figure comme objet sous lequel ne tombe aucune représentation. C'est par l'opération même de la coupure qu'advient, s'accomplit, le sujet, je dirai sur le dos, aux dépens, de l'objet. Comme si l'on pouvait dire : qu'importe la coupure (du sujet) puisque reste la suture (de l'objet (a)). C'est ce que réalise, pour ainsi dire, le sacrifice de l'objet par le désir. Qu'importe la perte de l'objet si le désir lui survit et lui perdure. Quelque chose aussi qui serait de l'ordre de : l'objet est mort, vive le désir (de l'Autre). La demande devient ce qui assure la résurrection renouvelée du désir au cas où il viendrait lui-même à manquer ; elle se formule à travers l'objet (a).

La demande que ne soutient aucune cause, cause dont l'effet est le trou, par lequel le reste se confondrait avec la demande, n'est-ce pas ainsi que le fou - le bouffon: Polonius - voit le fou -Hamlet amoureux de sa fille et incertain vengeur du Père mort - qui fera périr un autre père, celui del'objet de son désir (Polonius) à la suite d'une "tragique méprise".

"That I have found
the very cause of Hamlet's lunacy
I will be brief. Your noble son is mad
Mad call I it; for to define true madness
What is't but to be nothing else but mad."

et plus loin:

<sup>(1)</sup> Les termes entre guillemets sont ceux utilisés par Littré aux articles chose, cause et objet.

"That we find out the cause of this effect, Or rather say, the cause of this defect, For this effect defective comes by cause Thus it remains, and the remainder thus. Perpend".

Hamlet acte II, scène II, V, 48-9, 92-4, 100-5

# III - LA RELATION (a) à i(a) ET LE PROBLEME DE LA REPRESEN - TATION ET DE LA SPECULARISATION

Lacan insiste avec force sur le fait que l'objet (a) n'est pas spécularisable, le recours à l'image spéculaire n'est ni l'image de l'objet ni celle de la représentation, elle est, dit Lacan dans son séminaire sur l'Identification (1962) un autre objet qui n'est pas le même. Il est pris dans le cadre d'une relation où est en jeu la dialectique narcissique dont la limite est le phallus qui y opère sous la forme du manque.

Or, nous venons de voir l'objet non figurable que représente le nombre zéro.

Qu'en est-il chez Freud? A considérer le problème uniquement sous l'angle de la dialectique narcissique, on court-circuite à mon avis le problème de la représentation qui renvoie à <u>l'objet de la pulsion</u>. Freud le désigne comme éminemment substituable et interchangeable, ce qui pourrait peut-être apparaître comme un dédommagement à l'impossibilité de la fuite devant les stimuli internes, procédure intermédiaire, dirais-je, entre l'échange restreint et l'échange généralisé.

Il faut qu'à cet échange participe comme terme échangé un objet de pulsion, ce n'est donc pas n'importe quel objet qui fait l'affaire dans la substitution.

Deux problèmes ici se présentent devant nous. Le premier est celui de la distinction entre le représentant de la pulsion et l'affect, le second est celui de la distribution différentielle du mode de représentation.

# A - Le problème de la distinction entre le représentant de la pulsion et l'affect.

La distinction entre le représentant et l'affect est conjecturale dans l'oeuvre de Freud, on le sait. Souvent la pulsion y est confondue avec le représentant et vice versa. Mais à la fin de son oeuvre, nous savons qu'une distinction de plus en plus marquée est établie où - c'est ce que je propose de prendre en considération - l'affect

prend statut de signifiant. La preuve en est que, depuis 1924, l'emploi de la Verleugnung qu'on a proposé de traduire par déni est de plus en plus spécifié; ce qui va trouver sa formulation la plus précise dans l'article sur le fétichisme (1927) auquel Lacan se réfère si fréquemment, l'article sur le clivage du Moi (1938) et enfin le chapitre VIII de l'Abrégé de psychanalyse (1939). La thèse de Freud devient alors que la perception tomberait sous le coup de la Verleugnung alors que l'affect tomberait sous le coup de la Verdrängung.

La possibilité dans l'alternative acceptation-refus d'un fonctionnement global ou portant seulement sur un des termes (perception et affect) est la condition de la suture différenciée de certaines organisations conflictuelles.

C'est là, c'est à partir de cette distinction que Freud voit ce <u>clivage du moi</u>: l'Entzweiung que valorise Lacan. Or si Freud crée un terme équivalent au refoulement, le déni, qui a même valeur sémantique, il faut probablement en conclure que, si seul un signifiant peut subir ce destin, c'est que l'affect entre dans cette même catégorie.(1)

Je pense même que la définition du signifiant gagnerait peut-être à être complétée à la lumière de ce qui précède : le signifiant serait alors ce qui, sous peine de s'évanouir, doit pour subsister entrer dans un système de transformations où il représente un sujet pour un autre signifiant tombant sous le coup de la barre du refoulement ou du déni qui le contraint à la chute de son statut d'être dans son rapport avec la vérité, chute par laquelle il accède ou il advient au rang de signifiant dans sa résurrection.

Il y aurait un certain intérêt à souligner la corrélation de ces deux modes de signification, chacun englobant les deux mécanismes. On ne voit dans l'affect que la décharge, alors qu'il est - Freud le dit pour l'angoisse - signal (signifiant pour nous), on ne voit dans le représentant que le signifiant, alors qu'il est (dans la théorie freudienne) engendrement d'un certain mode de production, donc de décharge (engendré par l'impossibilité de celle-ci).

Dans <u>Le Moi et le Ca</u> Freud reprend la question déjà évoquée, non sans difficulté dans son article sur l'Inconscient, de la différen-

<sup>(1)</sup> Je voudrais signaler que j'avais attiré l'attention sur ce point dès ma critique du rapport de Laplanche et Leclaire parue dans les Temps Modernes en 1962. Mais il est clair qu'il s'agit là de deux types de signifiants différents, c'est à dire que nous devons garder à l'affect sa spécificité comme décharge face au représentant comme production, production en tant qu'elle est entrée dans un système de transformation combinatoire.

ce entre le représentant et l'affect. Ce qui qualifie l'affect est qu'il ne peut entrer dans aucune combinatoire. Il est refoulé, mais sa spécificité en tant que signifiant est d'être exprimé directement, de ne pas passer par les liens de connexion du préconscient.

Dans son séminaire sur l'angoisse, Lacan a élucidé et démontré ce qui déclenche l'angoisse, la façon dont ça opère quand il y a de l'angoisse. Mais je me demande q'il a bien rendu compte de ce qu'est l'angoisse au sens du statut qu'elle a dans la théorie. Je crois qu'il y a intérêt à considérer l'affect comme une forme sémantique originale à côté des sémantides primaires (1) que sont les représentants; celui-ci fonctionnerait dans une position seconde qui lui permettrait d'acquérir le statut de sémantide secondaire d'une nature différente de celle du représentant et redoublant l'Entzweiung dans cette différence. Il y aurait là redoublement de la non-identité à soi par cette disparité des deux registres du signifiant.

Contrairement à l'opinion reçue, il est très curieux de voir que Freud fait du langage ce qui transforme les processus internes en perception, et non pas, comme on pourrait le penser, ce qui s'arrache du plan perceptif, et qui appartiendrait à l'ordre de la pensée. Avec l'affect nous sommes en présence d'un effet d'effacement de la trace perçue restituée sous forme de décharge.

Qu'en est-il du représentant? Les considérations de terminologie ne sont pas ici inutiles. Cela n'est pas pour rien qu'on a longtemps discuté pour savoir s'il fallait appeler le "Vorstellung repräsentanz" le représentant représentatif, le représentant de la représentation, le tenant-lieu de représentation. Il entre dans la combinatoire, nous le savons. C'est ici que commence l'ambiguité. Il n'y entre pas à titre d'unité homogène identique à soi. La clairvoyance de Freud dans son domaine a été de faire dès le départ cette distinction exclusive, présente dans vos mémoires, entre la perception et le souvenir. Souvenons-nous du rôle qu'il fait jouer à la réminiscence en tant qu'elle serait, si l'on peut dire, le souvenir au lieu de l'Autre, mais qui garde par devers elle la trace non sans perdre sa qualité de souvenir si elle vient à se vivre dans l'actualité.

# B - Le problème de la distribution différentielle du mode de représentation

Un autre type de différenciation nous intéresse ici, celui des représentations de mots et des représentations de choses, distinction qui n'est pas contingente. Je ne rappelle ceci, qui est déjà connu,

<sup>(1)</sup> Ces termes sont empruntés au vocabulaire de la biologie moléculaire.

que pour avancer que : s'il y a une théorie du signifiant chez Freud, elle ne peut éviter de passer par le perçu. Ceci est sensible dans l'organisation du discours. Dans le récit de l'analysé, l'élaboration secondaire du rêve, le fantasme actuel ou ressuscité, l'image, en sont les témoignages renouvelés dans le texte de nos séances. La question est de savoir si tout cela est vraiment de l'ordre du perçu.

Ce représentant de la représentation montre qu'on ne peut ramener son statut à celui de la perception. Notons une fois de plus qu'il n'est jamais question de présentation mais de <u>représentation</u>. <u>Le perçu ne représente que le point de fascination</u>, l'effort de centration de la spécularisation comme dirait Lacan. Ce qui permet de fonctionner comme zéro, est de l'ordre du sujet, mais ce qui va monter et prendre la place du un est ici l'objet (a), à condition qu'on le considère dans cette distribution différentielle, où la non-identité à soi se manifeste dans cette disparité.

Le point de vue économique s'illustre ici de ne pas seulement être en cause lorsqu'il s'agit de l'évaluation quantitative des processus, mais de pouvoir être identifié dans cette distribution différentielle. C'est l'effet de barrage qui pèse sur le discours qui contraint non seulement à la combinatoire, mais encore aux changements de registre, de matériau et de modes de représentation du signifiant. Ces mutations ont pour objet d'accentuer la non-identité à soi non seulement dans résurgence du signifiant mais dans ses métamorphoses métonymiques. La métaphore s'infiltre jusque dans l'enchaînement métonymique.

Ce n'est pas pour rien que Freud oppose deux systèmes : ce qui fonctionne au niveau de l'un est <u>l'identité des perceptions et dans l'autre identité des pensées</u>. C'est en tant que tous les deux ont un rapport à la vérité qu'ils relèvent de nos concepts. Mais le point de trouble et de fascination vient de ce que la perception puisse se donner comme champ d'identité alors que l'identité y opère selon un registre qui n'est pas celui du perçu.

Cette identité, c'est ce qui abolit la différence comme soutenue par le manque et qui trouve à se matérialiser dans le perçu, de la même façon que l'identité des pensées dans l'ordre du penser ne vient à être opérante qu'après la perte de l'objet.

Lacan ne me paraît pas avoir eu tout à fait raison d'avoir sévèrement critiqué les travaux portant sur l'hallucination négative.

Tout au plus peut-on déplorer leurs repères imprécis. L'hallucination négative, si elle est cette ascension du zéro en tant qu'elle ne relève absolument pas de la représentation, serait de l'ordre du représentant de la représentation. Sa valeur est de donner un support à la notion d'aphanisis dont on sait qu'elle a joué un rôle si important chez Lacan après Jones.

Il faut aussi se souvenir de l'alternative relevée par Lacan dans les travaux de Jones sur la sexualité féminine, dont la portée est probablement plus vaste : ou l'objet, ou le désir. L'hallucination négative donnerait ainsi le modèle d'une structure subjective, en tant qu'elle implique le deuil de l'objet et l'avènement d'un sujet négativé rendu ainsi apte au désir. Ne peut-on rappeler ici que les premiers modes de la représentation du sujet le premier i (a) - est justement le produit d'une représentation homologue de l'hallucination négative : la main négative de l'artiste apparue dans le contour de la peinture qui en délimite la forme. On voit alors comment vient se placer le fantasme, puisque c'est la fonction que Lacan lui assigne de rendre le plaisir apte au désir. Ici donc apparaît une forme d'émergence d'un sujet qui échapperait à l'anéantissement de la puissance signifiante dans l'aphanisis, puisque l'hallucination négative arrive à se produire mais comme manque spécularisé. Elle me paraît être le rapport inaugural de l'identification narcissique au sens de Freud conçue comme rapport au deuil de l'objet primordial. Elle est le point de rencontre de la coupure et de la suture.

Il devient clair que ce procès est le même qui fonde le désir comme désir de l'Autre, puisque le deuil s'est interposé dans la relation du sujet à l'Autre et du sujet à l'objet.

Si le (a) joue entre toutes ces formes (on peut dire qu'il se joue de la fascination du perçu en parcourant ces registres), c'est bien parce qu'il est, non comme perçu, mais comme parcours du sujet, circuit du discours. J'en donnerai un exemple pris dans Othello. Dans Othello, c'est le mouchoir qui peut apparaître comme (a). En fait, c'est c'est là que nous sommes témoins de l'effort de fascination du perçu, la vérité est que ce n'est pas tant le mouchoir qui importe que le circuit qu'il fait de la magicienne qui l'a donné à la mère d'Othello ou du père à celle-ci (les deux versions sont dans Othello) jusqu'à aboutir sur le lit de Bianca, la putain, pour finalement révéler Othello a son désir, "ma mère est une putain". Ce qu'il faut démontrer à l'aide du savoir, car Othello cherche comme tout jaloux l'aveu plus que la vérité.

N'est-ce pas alors ainsi qu'il convient d'entendre son soliloque, lors de l'entrée dans la chambre nuptiale où il va donner la mort à Desdémone, pour faire de sa nuit de noces une nuit de deuil.

"It is the cause, it is the cause my soul

Let me not name it to you, you chaste stars.

It is the cause".

(Acte V, scène 2, 1-3).

La fonction de la cause est ici ordonnatrice de la perception, indubitable, du mouchoir de sa mère entre les mains de la putain. Freud souligne dans l'Abrégé de Psychanalyse que nous vivons dans l'espoir que nos instruments de perception de la réalité s'affinant, nous pourrions finalement accéder à la certitude du monde sensible. En fait il accentue une fois de plus l'affirmation que la réa lité est inconnaissable et que nous ne pouvons nous permettre que la déduction du vrai à partir des connexions et des interdépendances existant entre les divers ordres du perçu. Ceci est évidemment affirmer la prééminence du symbolique, si besoin en est.

Mais son originalité fut d'introduire au niveau du perçu un ordre, une organisation, qui permette de sortir du dilemme de l'apparence et de la réalité, pour lui substituer celui de l'idéal (Idealfunktion) et de la vérité, ce couple fonctionnant aussi bien dans l'ordre du perçu que du pensé. La confusion répétée plus d'une fois entre le symbole et le symbolique doit nous rendre attentifs à ne pas prendre l'un pour l'autre.

Qu'advient-il alors de l'objet (a) ? Celui-ci existe comme structure de transformation où l'objet du désir procède à une nouvelle mutation et où <u>c'est le désir qui devient</u> objet. Par quelle opération le recoupement à travers la non-identité à soi de ces formes énumérées s'accomplit-il ? Je crois qu'on peut les saisir selon les deux grands axes de la synchronie et de la diachronie en prenant pour référence la théorisation de Freud.

- 1 Dans l'axe de la synchronie, nous avons une série formée par les pensées en tant qu'il s'agit des pensées de l'inconscient (et où il faut distinguer entre les représentations de mots et les représentations de choses), les affects (comme signifiants secondaires) et deux autres catégories qui me paraissent devoir entrer en considération pour autant que nous les observons dans la situation analytique et non hors d'elle; je pense aux états du corps propre dépersonnalisation ou hypochondrie, etc ... et à toutes les manifestations qui relèvent de ce que les auteurs anglais appellent les parapraxies comme expression du registre de l'acte (l'acting-in et non l'acting-out).
- 2 Mais nous pouvons repérer également une autre série sur l'axe de la diachronie qui est l'axe de la succession des objets oral, anal, phallique, etc... Je me demande si l'objet scopique et l'objet auditif que Lacan fait entrer dans ce registre gagnent à être inclus dans cette série et s'ils ne font pas plutôt partie de ce registre de transmission entre la synchronie et la diachronie que l'on peut repérer dans le discours sous les formes diverses du rêve et de son élaboration secondaire, du phantasme, du souvenir, de la réminiscence, bref de toutes ces voies qui font fonctionner la synchronie et la diachronie. C'est sur ce prélèvement que s'opère la création de l'objet (a) où le désir devient objet et rend compte des positions subjectives. Cette nonidentité à soi que le blanc figure est liée pour moi au processus d'effacement de la trace. C'est cela qui contraint ce système à la transformation.

### IV - IDENTITE ET NON-IDENTITE A SOI : LA PULSION DE MORT

Le signifiant révèle le sujet mais en effaçant sa trace, dit Lacan. C'est là, je crois, que se situe le divorce avec toute la pensée structuraliste non-psychanalytique: dans l'opposition visible-invisible, dans l'opposition perçu-savoir, nous mettons en jeu l'ordre de la vérité, mais en tant que cette vérité passe toujours par le problème de l'effacement de la trace.

Freud dit dans <u>Moise et le monothéisme</u> (1938): "Dans ses conséquences, la distorsion d'un texte ressemble à un meurtre, la difficulté n'est pas d'en perpétrer l'acte, mais de se débarrasser des traces". Or, c'est ce processus qui, à partir des traces, permet de remonter à leur cause que nous trouvons le processus même de la paternité. Dans <u>Moise et le monothéisme</u>, toujours, reprenant une remarque déjà émise au moment de <u>l'Homme aux Rats</u>, il rappelle que la maternité est révélée par les sens tandis que la paternité est une conjecture basée sur des déductions et des hypothèses. Le fait de donner ainsi le pas au processus cogitatif sur la perception sensorielle" fut lourd de conséquences pour l'humanité".

Je fais ici remarquer que si Freud a établi un lien très étroit entre le phallus et la castration, entre la curiosité sexuelle et la procréation, il me paraît curieux qu'il n'ait jamais de façon explicite mis en relation le rôle du phallus dans la procréation, dans le désir d'enfant chez l'enfant ou dans la curiosité sexuelle.

Ce qui au niveau du sujet fonctionne comme cause (dans la recherche de la vérité en tant qu'elle est question des origines, rapport au géniteur) fonctionne comme Loi au niveau socio-anthropologique. Ici aussi la combinatoire n'entre en action que sous la contrainte de la règle.

A la prohibition de l'inceste, interdiction au vu et au su de tous qui retranche la mère et les soeurs du choix pour désigner d'autres objets à leur place, s'adjoint le rituel funéraire qui établit la présence de l'absent, du Père mort. Double processus, remarquons-le, de coupure et de suture. Parmi les vivants, coupure de la mère et suture par ses substituts, parmi les morts suture de la disparition du Père par le rituel ou le totem qui lui est consacré, coupure de lui par l'au-delà inacessible où il se tient désormais.

Nous avons là un exemple frappant de <u>la coupure entre Lévi-</u> Strauss et Freud, qui s'illustre dans une rencontre inattendue.

A propos du masque (1) Lévi-Strauss insiste sur la fonction à la fois négative (de dissimulation) et positive (d'accession à un autre

<sup>(1) &</sup>quot;Entretiens avec Jean Pouillon" L'Oeil, n° 62, février 1960

monde). Mais il paraft s'agir pour lui d'une homologie, d'une correspondance telle que dans cette réalité biface rien n'est d'aucune façon perdu en route. On pourrait poser la question : <u>qu'est-ce qui contraint à la dissimulation</u>, qu'est-ce qui force à cette structure sur un double plan?

Lévi-Strauss parle d'un masque (Hamshamtsès) des Indiens Kwakiutl fait de plusieurs volets articulés qui permettent de dévoiler, de "démasquer" (sic) la face humaine d'un dieu caché sous la forme extérieure du corbeau. Nous tombons d'accord avec lui pour conclure "qu'on masque non pour suggérer, mais finalement pour dévoiler", or ce masque déployé fait apparaître la face humaine, dans ce qu'on pourrait prendre pour le fond de la gueule du corbeau. Il ne faut pas beaucoup forcer les faits pour dire que la figure ici présentée fait apparaître les quatre demi moitiés du bec (2 supérieures et 2 inférieures) comme les 4 membres d'un personnage dont le tronc est représenté par la face du dieu. L'analogie entre cette représentation et celle dont Freud fait état dans un texte extrêmement court - il s'agit des Parallèles mythologiques à une représentation obsessionnelle est frappante. Il y décrit une représentation obsédante qui vient hanter le patient sous la dénomination de Vater Arsch, et où est imaginé un personnage constitué par un tronc et la partie inférieure de celuici, ses quatre membres, et où manquent les organes génitaux et la tête, la face étant dessinée sur le ventre (1).

Freud de conclure au lien entre le <u>Vater Arsch</u>, le Cul du Père, et le patriarche, ce sujet portant bien entendu une vénération toute filiale à l'auteur de ses jours, comme tout obsessionnel.

Il me semble que ce que manque Lévi-Strauss, c'est ce sacrifice de la tête et des organes génitaux que représente le masque Kwakiutl, qui déborde le rapport du montré ou caché, mais révèle <u>un rapport du dévoilé à l'effacé, au barré, au manque</u>. La cause du désir estici.

La métonymie est pointée par Freud dans la représentation du corps substitutive au manque d'une de ses parties, les génitoires. Tout ceci prend sa valeur de nous ouvrir à l'intérêt pris par Freud à la fin de sa vie à Moïse, non pas seulement en raison de sa qualité de Juif, mais aussi parce que le monothéisme y apparatt étroitement lié à l'interdiction de l'idolâtrie et à l'effacement total de tout signe de la présence de Dieu autrement que sous la forme des Noms du père (Yahve, Elohim, Adonai). Notons encore ici le redoublement de la non-identité à soi.

<sup>(1)</sup> Ceci évoque les têtes à jambes et les grylles gothiques sur lesquelles G. Lascault a attiré mon attention cf. J. Baltrusaitis "Le Moyen-Age fantastique" (chap. I)

Le travail de la pulsion de mort qui toujours oeuvre dans le silence se repère dans cette réduction - le mot est à prendre dans toutes ses dimensions - qui s'efforce de toujours atteindre à ce point d'absence par où le sujet rejoint sa dépendance à l'Autre, à s'identifier lui-même à son propre effacement. La mutation du signifiant, son épiphanie sous ses formes polymorphes et distribuées, indique le sursaut qu'il entend opposer - comme dans le rêve - à cet anéantissement et son effort par lequel il perdure profondément travesti et modifié, comme témoin.

Faut-il voir encore ici un trait marquant du judaïsme dans le silence qu'il fait de la vie dans l'au-delà? Les deux faits sont peutêtre liés. Mais pour comprendre la logique de l'effacement de la
trace, peut-être faut-il recourir à d'autres catégories temporospatiales que celles que nous connaissons. Peut-être faut-il y trouver ici les structures d'un temps et d'un espace que seuls les présocratiques ont pu nous révéler, directement ou à travers les analyses
de Vernant et Beaufret, tous deux d'une façon très différente, mais où
notre surprise est de constater que ce temps et cet espace, ces lieux
et cette mémoire au sens des Grecs, la cure analytique nous en fournit l'accès privilégié.

Le (a) se révèle sous les structures de la nosographie comme organisation épisémantique et sous les modes du discours de l'analysé, de sa part sémantophore. Les analystes ont là le passage d'une porte étroite. L'approche d'une technique psychanalytique structurale me paraît devoir être basée sur la différenciation des représentants et de l'affect et sur la distribution différentielle des représentants.

On est extrêment frappé à la lecture des travaux de technique psychanalytique de constater <u>la carence totale sur tout ce qui concerne les modes de discours de l'analysé</u>. Nous connaissons pourtant tous les difficult s considérables des cures qui ne se conforment pas au modèle établi par Freud de l'association libre. Ce qui y manque le plus souvent est cette distribution différentielle des modes de représentation qui témoigne de la non-identité à soi du signifiant condition nécessaire de l'analyse. Je ne signale ce point que comme champ de recherches possibles sans pouvoir m'y arrêter davantage.



La difficulté essentielle de l'investigation psychanalytique vient de ce qu'elle est un discours contraint: il ne s'agit plus seulement de communiquer, mais de tout dire de la part de l'analysé. Du côté de l'analyste, elle est une parole courante - verba volant - que ce-lui-ci ne peut comme le linguiste ou l'ethnologue enfermer dans sa boîte. L'analyste court après la parole de l'analysé. Si la pulsion de mort infiltre la parole de l'analysé, dans le silence vers lequel elle le pousse toujours, c'est à une parole vivante que l'analyste a à faire;

vivante par son refus d'être réduite au silence, vivante par son caractère réfractaire à tout embaumement où le texte enfin conditionné se prête à tous les traitements auxquels les hommes du savoir le soumettent.

Nous saurons au juste ce qu'est le (a) lorsque nous aurons parcouru le champ des positions subjectives. Nous aurons alors une vision qui sera correspondante de celle du philosophe qui pense l'histoire et la culture à travers les modes de découverte du mouvement des idées, de l'art, de la science de son temps, mais comme un milieu polymorphe, hétérogène où s'illustrent diverses formes d'aliénation. Qu'on ne s'y trompe pas cependant. Le psychanalyste, ici, n'est pas disposé à abandonner sa priorité à quiconque dans l'examen de ces faits. Quitte à être taxé d'impérialisme, il restera toujours en arrêt devant cette affirmation de Freud que les religions de l'humanité en représentent les systèmes obsessionnels, tout comme les diverses philosophies en représentent les systèmes paranofaques. Les uns et les autres sont valorisés en tant qu'ils permettent au sujet de se sentir meilleur, dit Freud, pour avoir ainsi échappé au désir et réussi à y installer autre chose à sa place. Et nous aurions ici, dans l'ordre des projections du fonctionnement de la psyché, les premiers éléments d'une conception ou d'une théorie mimétique du fonctionnement du sujet La psychanalyse n'a pas encore épuisé les ressources de la mimesis.

Il est insuffisant d'attribuer au psychanalyste une fonction de démystification qui permette de conserver un cogito purgé et purifié. C'est en fait parce que Freud part de ce qui est scorie, déchet, fauxpas, qu'il découvre la structure du sujet comme rapport à la vérité. Celle-ci est peut-être moins proche de l'image de Prométhée chassé pour avoir dérobé le feu que de celle de Philoctète abandonné des siens sur une fle déserte à cause de sa puante blessure.