

# Émile Durkheim

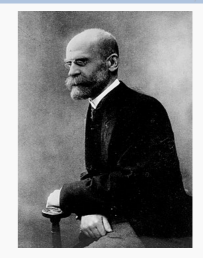
**David Émile Durkheim**, né le 15 avril 1858 à Épinal et mort le 15 novembre 1917 à Paris<sup>1</sup>, est un sociologue français considéré comme l'un des fondateurs de la sociologie moderne.

En effet, si celle-ci doit son nom à <u>Auguste Comte</u> à <u>partir</u> de <u>1848</u>, c'est grâce à Durkheim et à l'École qu'il formera autour de la revue L'Année sociologique<sup>2</sup> (1898) que la sociologie française a connu une forte impulsion à la fin du xix<sup>e</sup> siècle et au début du xx<sup>e</sup>.

Formé à l'école du positivisme, Durkheim définit le « fait social » comme une entité sui generis (voir section Sociologie), c'est-à-dire pour lui en tant que totalité non réductible à la somme de ses parties. Cette définition lui permet de dissocier l'individuel du collectif et le social du psychologique, et de fonder logiquement les conditions de possibilité d'une action contraignante de la société sur les individus. « Extériorité, étendue et contrainte caractérisent le fait social » : cette thèse fit de lui le véritable fondateur de la sociologie en tant que discipline autonome et scientifique. Durkheim est à l'origine de plusieurs termes qui sont aujourd'hui très connus, comme anomie et conscience collective.

L'apport de Durkheim à la sociologie est fondamental, puisque sa méthode, ses principes et ses études exemplaires, comme celle sur le suicide ou la religion, constituent toujours les bases de la sociologie moderne. Toutefois, l'apport de son œuvre va bien au-delà de cette discipline et touche presque toutes les disciplines dans les sciences humaines, dont l'anthropologie, la philosophie, l'économie, la linguistique, et

# Émile Durkheim



Naissance

15 avril 1858 Épinal (Vosges)

Décès

15 novembre 1917

Paris

Sépulture

Cimetière du Montparnasse

Nationalité

■ Française

Formation

Titre

Professeur des universités École Normale Supérieure

École/tradition

Structuralisme, Positivisme, Rationalisme, Sociologie

Principaux intérêts

Religion, Moralité, Connaissance, Suicide,

Ethnographie, Totémisme

Idées remarguables Fait social, Anomie, Conscience collective, Représentations collectives

Œuvres principales

- Les Formes élémentaires de la vie religieuse (1912)
- Le Suicide (1897), Les Règles de la méthode sociologique (1895)
- De la division du travail social (1893)
- L'éducation morale (1902)
- Pragmatisme et sociologie (1913-1914)
- Sociologie et philosophie (1924)
- Le Socialisme. Sa définition - Ses débuts -La doctrine saintsimonnienne (1928)

Influencé par

Baruch Spinoza, Emmanuel Kant, René Descartes, Platon, Francis Bacon, Herbert Spencer, Aristote, Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau, William James, John Dewey, Charles Sanders

# **Sommaire**

**Biographie** 

Années de formation Carrière universitaire

Le traumatisme de la Première Guerre mondiale

Opinions politiques

Père fondateur de la sociologie française

Influences Intellectuelles
Réception de Durkheim
Durkheim contre Searle

L'Étude de la société

La Société

Le fait social

La méthode sociologique

Le Réalisme social de Durkheim

La sociologie de la connaissance

Représentations collectives

La Philosophie du langage de Durkheim

Durkheim et les catégories

La Classification du savoir

La Philosophie de la science de Durkheim

La Théorie de la religion de Durkheim

Définition de la religion

Les origines et le fonctionnement de la religion

La mort des dieux

Montée de l'individualisme : le culte de l'individu

La Moralité

La « Structure » de la moralité

Le Changement moral

Déviance morale

Morale civique et démocratie

Le lien social

Solidarité mécanique et Solidarité organique

Le Suicide

Critiques

Le changement social ?

Le crime

Critique épistémologique

Sociologie comme science sociale

Œuvre

Éditions posthumes

Distinction

Hommages

Notes et références

Annexes

Bibliographie

Francophone

**Anglophone** 

Germanophone

<u>Italophone</u>

Articles connexes

Liens externes

# Biographie

# Années de formation

Émile Durkheim, bien que fils de <u>rabbin</u><sup>3</sup>, est agnostique. Il entre à <u>l'École</u> normale supérieure où il est reçu septième à <u>l'agrégation</u> de philosophie en 1882<sup>4</sup>. Par la suite, il enseigne la philosophie aux lycées du Puy (octobre 1882), de <u>Sens</u> (novembre 1882), de <u>Saint-Quentin</u> (février 1884), de <u>Troyes</u> (1885)<sup>5</sup>.

Cette éducation lui permet de s'inscrire dans une double tradition culturelle, judaïque et classique. Il devient professeur et est notamment chargé des cours de pédagogie et de sciences sociales à l'université <u>Bordeaux</u> en 1887 puis il devient professeur de cette université en 1896. Jeune agrégé, il est envoyé en <u>Allemagne</u>, où il est marqué par le fonctionnement des <u>universités allemandes</u>, et par des philosophes sociaux qui s'intéressent au rôle de l'État moderne. Il devient <u>docteur ès</u>

Peirce, Auguste Comte, Pierre-Joseph Proudhon A influencé Marcel Mauss, Claude Levi-Strauss, Talcott Parsons, Maurice Halbwachs, Pierre Bourdieu, Charles Taylor, Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Steven Lukes, Alfred Radcliffe-Brown, E. E. Evans-Pritchard, Paul Fauconnet, Lucien Lévy-Brühl Célèbre pour Fondateur de la sociologie française Conjoint Louise Dreyfus (d)





1887 à 1897.



Plaque relative à Émile Durkheim au 9, boulevard du Président-Franklin-Roosevelt (ex 179 boulevard de Talence) à Talence (Gironde).

Il rencontre des hommes comme Henri Bergson ou Jean Jaurès, et décide de défendre Dreyfus.

#### Carrière universitaire

C'est à Bordeaux qu'il commence la rédaction de ses ouvrages de sociologie. Durkheim dispute alors l'hégémonie intellectuelle sur la discipline naissante face à Gabriel Tarde (1843-1904), bénéficiant d'une renommée internationale, mais ne constituant aucune école, et face à René Worms (1869-1926) qui créa en 1893 la Revue internationale de sociologie puis l'année suivante l'Institut international de sociologie. Pourtant, l'École durkheimienne s'impose grâce à des idéaux intellectuels et institutionnels. À Bordeaux, Durkheim a publié plusieurs œuvres, dont De la division du travail social (1893), Les Règles de la méthode sociologique (1894), et Le Suicide (1897). Il a également fondé en 1898 une revue des sciences sociales intitulée L'Année sociologique.

En 1902, Durkheim est chargé de cours à la <u>faculté des lettres</u> de <u>l'université de Paris</u>. En 1906, il y enseigne la science de <u>l'éducation</u> et en 1913, il est professeur de science de <u>l'éducation</u> et sociologie. Il est également professeur des Écoles normales qui forment les instituteurs de la République <u>HEI-HEP</u> [Quoi ?] : c'est lui qui impose la sociologie comme discipline universitaire. C'est à cette époque qu'il publie *Les Formes élémentaires de la vie religieuse* (1912), ainsi que plusieurs autres articles.

#### Le traumatisme de la Première Guerre mondiale

Dès le début de la <u>Première Guerre mondiale</u>, Durkheim rejoint l'<u>Union sacrée</u> et devient secrétaire du Comité d'études et de documentation sur la guerre, présidé par <u>Ernest Lavisse</u>. Les fruits de cette collaboration sont des analyses psycho-sociales du culte allemand pour la toute-puissance expansionniste de l'État, telle *L'Allemagne au-dessus de tout* (1915). Dans une « Lettre aux Français » rédigée par leurs soins, l'historien <u>Gérard Noiriel</u> souligne que « la théorie des représentations collectives que Durkheim avait construite pour expliquer le caractère universel de l'esprit humain est transformée en un pamphlet nationaliste » traitant de la « mentalité allemande », « rendue responsable du cataclysme ».

Son fils André meurt au combat en décembre 1915<sup>8</sup>. Durkheim sombre alors dans une grande tristesse, qui explique en partie son décès précoce.

Il meurt le 15 novembre 1917 en son domicile, au n° 4, <u>avenue d'Orléans</u> dans le  $\underline{14^e}$  <u>arrondissement de Paris</u> et est inhumé au <u>cimetière du Montparnasse</u>  $(5^e$  division) $\underline{^{10}}$ .

Son œuvre majeure, *La Morale*, reste inachevée, avec juste une introduction provisoire.

#### **Opinions politiques**

Politiquement, Durkheim est resté assez discret. Il connaissait les idées de <u>Karl Marx</u>. Cependant il a rejeté son œuvre, qu'il considérait trop dogmatique et peu scientifique, ainsi que le marxisme, qu'il trouvait trop réactionnaire <u>[pas clair]</u>, violent, et conflictuel 1. Il fut un <u>dreyfusard</u> de la première heure, membre fondateur de la <u>Ligue pour la défense des Droits de l'Homme</u>. Toutefois il se refusa à influencer ses étudiants sur l'innocence ou la culpabilité du capitaine. Ami de <u>Jean Jaurès</u>, le sociologue défendit parfois des thèses socialistes-réformistes 12.

# Père fondateur de la sociologie française

Durkheim apparaît pour beaucoup comme le père fondateur de la <u>sociologie française</u>. En effet, s'il ne fut pas le premier sociologue en France, il fut le premier à s'engager pour faire de la sociologie une discipline autonome, se distinguant des autres sciences sociales concurrentes, comme la psychologie et la philosophie. Il a fondé le premier département de sociologie à l'Université de Bordeaux, dans les années 1890.

Tout d'abord, il œuvre à asseoir la sociologie comme indépendante, institutionnellement parlant. Ainsi il écrit en ouverture de son cours de science sociale en 1888 que "le seul moyen de démontrer que la sociologie est possible, c'est de faire voir qu'elle existe et qu'elle vit". Il va alors profiter de son statut de professeur pour commencer la diffusion d'un esprit sociologique dans des cours à l'université comme sur la famille, la solidarité sociale, le suicide, la sociologie criminelle, le socialisme, la religion, la pédagogie ou l'histoire de la sociologie. C'est toujours dans cette optique que Durkheim fonde la revue <u>L'Année sociologique</u> en 1898. Cette revue permit à Durkheim de fédérer une école autour de lui tout en y diffusant les textes fondamentaux des sciences sociales de l'époque.

Ainsi, Durkheim, par ses cours et sa revue, pose les bases d'une sociologie française comme science autonome comprenant des cours, un objet, une revue et une démarche spécifique. De plus, il est l'auteur de célèbres ouvrages de sociologie tels que :

- De la division du travail social (1893),
- Les Règles de la méthode sociologique (1895),
- Le Suicide (1897)

#### Influences Intellectuelles



Paris, <u>rue Saint-</u>
<u>Jacques</u>, nº 260 :
maison qu'habita Émile
Durkheim entre 1902 et

Deux des plus importantes influences pour Durkheim sont <u>Auguste Comte et Herbert Spencer</u>. Le premier voulait appliquer la méthode scientifique des sciences naturelles aux sciences sociales, et le second développa une approche utilitariste évolutionnaire pour étudier la société humaine. Durkheim fut influencé par le <u>positivisme</u> de Comte, ainsi que par son approche scientifique de l'humanité, par lequel Comte appliqua la méthodologie des sciences dures à l'étude des sociétés humaines. Durkheim, par contre, développera une méthode complètement nouvelle et spécifique à la société. À Spencer, Durkheim emprunta des éléments de <u>fonctionnalisme</u> et d'analogie organique. Néanmoins, Durkheim est très critique des deux, à cause de ce qu'il considérait comme des assomptions métaphysiques, qui se trouvent, selon lui, dans leurs modèles unilinéaires d'évolution sociale. Il faut mentionner aussi <u>Alfred Espinas</u>, l'auteur de *Les Sociétés Animales* (1877). Durkheim a remarqué que ce livre était le premier à élaborer une science des faits sociaux.

Durkheim a été également influencé par ses professeurs à l'École Normale Supérieure, dont <u>Émile Boutroux</u>, avec lequel Durkheim a lu Comte, et <u>Gabriel Monod</u>, et <u>Numa Denis Fustel de Coulanges</u>, qui l'ont introduit à des méthodes empiriques et comparatives pour étudier l'histoire. Charles Renouvier a été très important aussi, car il a formé en large mesure les vues de Durkheim sur Kant.

Entre 1885 et 1886, Durkheim passa une année scolaire en Allemagne, ou il rencontra Fred Wagner, Gustav Schmoller, Rudolph von Jehring, Albert Schäffle, et <u>Wilhelm Wundt</u>. Ces penseurs étudiaient la moralité d'une manière scientifique en mettant l'accent sur l'aspect social de la moralité. Wundt a peut-être été le plus important pour Durkheim car, comme ce dernier le fera plus tard, Wundt rejetait l'individualisme méthodologique et argumentait que la moralité est un phénomène *sui generis*. Ensemble, ces penseurs fournirent les bases de la théorie du réalisme social que Durkheim développera plus tard, en critiquant la vision utilitaire (voir de Spencer) de la morale qui voit l'origine de la moralité dans l'intérêt rationnel de l'individu<sup>18</sup>.

D'autres penseurs ont été importants pour la pensée de Durkheim. Il a écrit sur Rousseau et Montesquieu, qu'il considère comme les précurseurs de la pensée sociologique 19. L'anthropologue William Robertson Smith influence sa pensée sur la religion 20. Des philosophes comme Kant, Platon, William James, et Descartes l'influencent aussi.

# Réception de Durkheim

La réception de la pensée de Durkheim est assez mitigée. D'un côté, son œuvre sociologique et anthropologique est largement connue et célébrée, même si elle reste également critiquée à plusieurs reprises. Dans la sociologie et l'anthropologie, Durkheim a influencé plusieurs membres de son équipe de recherche, incluant Marcel Mauss (son neveu), Paul Fauconnet, Célestin Bouglé, et Lucien Lévy-Bruhl. D'autres penseurs, comme Maurice Halbwachs, Talcott Parsons, Alfred Radcliffe-Brown, Gustave Belot<sup>21</sup>, et Claude Levi-Strauss ont également été profondément marqués par l'œuvre de Durkheim. Plus récemment, des théoriciens sociaux, comme Steven Lukes, Robert Bellah, et Pierre Bourdieu, ont reconnu l'appui de Durkheim sur leur pensée

De l'autre côté, ses contributions à la philosophie sont encore largement négligées. Dans un long article intitulé *Sociologie et philosophie en France depuis 1945 : mort et résurrection de la philosophie sans sujet*, Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron examinent le legs méconnu de Durkheim non seulement dans les sciences sociales, mais aussi dans la philosophie. Ils notent que plusieurs philosophes ont manqué de voir l'importance philosophique de la sociologie de Durkheim ou ont été ouvertement hostiles à son œuvre, et pas forcément pour des raisons légitimes. En conséquence, les idées de Durkheim qui ont une importance philosophique et qui sont très présentes dans les sciences humaines ne sont pas reconnues en tant que telles. Elles sont, donc, entrées dans le jeu inconsciemment. Comme les auteurs disent, « toutes les sciences sociales vivent dans la maison du Durkheimisme, à leur insu, pour ainsi dire, parce qu'elles y sont entrées à l'envers » <sup>23</sup>.

Malgré cette réception philosophique muette, plusieurs philosophes ont reconnu l'influence de Durkheim sur leur propre pensée, dont <u>Henri Bergson</u> et <u>Emmanuel</u> Levinas, et plus récemment Charles Taylor.

#### **Durkheim contre Searle**

La méconnaissance de l'œuvre de Durkheim de la part des philosophes existe encore aujourd'hui. Cela peut se voir dans un échange animé entre <u>John Searle</u>, un philosophe analytique renommé, et plusieurs sociologues, dont Neil Gross et Steven Lukes. En fait, Neil Gross estime que le livre, *La construction de la réalité sociale* (1998) de Searle, n'avance pas la théorie sociale beaucoup plus loin qu'avait déjà fait Durkheim il y a presque un siècle. En effet, Searle prend presque les mêmes positions et introduit presque les mêmes concepts que Durkheim, dont l'idée de représentations collectives, le concept d'institution sociale, le concept de fait social, ou l'idée que la société est une réalité *sui generis*. Ainsi, Gross déclare que le livre de Searle a des racines durkheimiennes et qu'il constitue un durkheimisme reconstruit et non reconnu<sup>24</sup>. En réponse, Searle a écrit un article dans lequel il critique Durkheim violemment, et réfute tout lien entre lui et Durkheim. Searle déclare que l'œuvre de Durkheim est encore pire que ce qu'il pensait à l'origine<sup>25</sup>. En réponse aux accusations de Searle, Steven Lukes défend Durkheim et contredit chacun des points de critique de Searle. Il attribue la faiblesse de la critique de Searle en partie à une erreur de lecture, mais aussi à une ignorance de l'intégralité des textes de Durkheim ; Searle avoue que sa lecture de Durkheim est limitée au premier chapitre des *Règles de la méthode sociologique*, au *Division du travail social*, et à l'article, « Représentations individuelles et représentations collectives »

# L'Étude de la société

# La Société

Selon Durkheim, la sociologie serait « la science des institutions, de leur genèse et de leur fonctionnement ». Pour lui, une institution veut dire, « toutes les croyances et tous les modes de conduite institués par la collectivité » 27. Or, avant de pouvoir étudier des institutions sociales, il faut savoir en quoi elles consistent exactement. Répondre à cette question revient à se demander ce qu'est précisément la société même.

Pour Durkheim, une société n'est pas un groupe d'individus qui habitent dans le même endroit géographique, elle est « avant tout un ensemble d'idées, de croyances, de sentiments de toutes sortes, qui se réalisent par les individus » —. Elle indique une réalité qui est produite quand des individus agissent l'un sur l'autre, ce qui résulte dans la fusion des consciences individuelles. Cette réalité est sui generis, c'est-à-dire qu'elle est irréductible à ses parties composantes. Elle est plus que la somme de ses parties et est d'un ordre complètement différent des parties dont elle est composée. La société et les phénomènes sociaux ne peuvent être expliqués que dans des termes sociologiques. Les termes biologiques ou psychologiques sont insuffisants, et les faits sociaux ne peuvent pas être réduits aux formes matérielles d'une société et ses nécessités vitales, comme est fait dans le matérialisme historique —.

Pour mieux déterminer et analyser le contenu de cette réalité psychique, Durkheim invente le concept de fait social. Les faits sociaux sont essentiels, puisqu'ils constituent et expriment la conscience collective d'une société.

#### Le fait social

« Voilà donc un ordre de faits qui présentent des caractères très spéciaux : ils consistent en des manières d'agir, de penser et de sentir, extérieures à l'individu, et qui sont douées d'un pouvoir de coercition en vertu duquel ils s'imposent à lui<sup>27</sup>. »

Voici comment Durkheim définit un <u>fait social</u>. Selon Durkheim, les faits sociaux ont une réalité objective qui peut être étudiée comme un physicien étudie le monde physique. Il faut ajouter un corollaire important à cette définition et rappeler que les faits sociaux sont aussi *internes* aux individus, et qu'il n'y a qu'à travers les individus que les faits sociaux peuvent exister.

Comme les faits sociaux sont extérieurs à l'individu et doivent être expliqués « par les modifications du milieu social interne et non pas à partir des états de la conscience individuelle » afin de ne pas confondre les faits sociaux avec d'autres variables telles que la psychologie du sujet, son contexte familial, culturel, etc., ces faits sociaux existent sans que nous ayons nécessairement conscience ni de leur existence ni de leur autonomie. En effet, un fait social peut être indépendant de l'individu, les fait sociaux existent « indépend[amment] de [leurs] manifestations individuelles » 31. Le fait social s'impose à l'individu, qu'il le veuille ou non, et non le contraire. Il correspond à un système de normes établies pour et par la société et n'est que rarement modifiable autrement que par un bouleversement social; l'homme acquiert nombre d'entre elles dès le début de son éducation et tend à en intérioriser une grande partie. L'éducation détient le rôle d'institution socialisante par excellence, elle fait de l'enfant un être social. Puisque présent dès l'enfance, le caractère contraignant des faits sociaux se fait moins évident et devient une habitude : c'est le principe même de la socialisation.

Un des critères pour reconnaître les faits sociaux consiste à déterminer la résistance au changement d'une chose : « on reconnaît principalement un fait social à ce signe qu'elle ne peut pas être modifiée par un simple décret de la volonté » 32. Ça ne veut pas dire qu'ils ne peuvent pas changer, mais il faut un effort laborieux pour le faire. Cette qualité des faits sociaux est liée à leur *caractère contraignant* qui se voit à travers diverses institutions sociales, qu'elles soient formelles ou non : on peut prendre les exemples du code juridique qui condamne le vol, d'un homme d'affaires qui doit bien s'habiller ou risquer une sanction de son supérieur, ou encore des moqueries et des regards amusés que peut recevoir un individu qui ne se conforme pas aux normes quotidiennes...

Un autre moyen pour déterminer un fait social consiste en l'usage de statistiques, qui permettent de neutraliser les variations entre individus et finalement d'étudier une moyenne qui, pourtant, ne sera pas apparente dans la société, ceci à cause des variables précédemment citées. Le fait social représente donc « un certain état de l'âme collective » 33.

En exposant le concept du fait social, Durkheim présente comment la société, par l'intermédiaire des faits sociaux, influence la manière de penser et d'être d'un individu. Bien qu'au début de sa carrière, Durkheim se concentrait principalement sur la nature contraignante, et donc négative, des faits sociaux, il privilégia peu à peu, dans ses œuvres plus tardives, le côté positif des faits sociaux, c'est-à-dire leur nature libératrice. Comme Steven Lukes a noté, loin d'être des instances de « coercition » ou de « contraintes », les faits sociaux que Durkheim explore, par exemple, dans *Les Formes*, montrent comment des individus sont amenés à penser ou à sentir d'une certaine manière, à connaître et à valoriser certaines choses, et à agir en conséquence. Dans ses œuvres matures, le mot 'contraint' n'est même plus présent 34.

À travers son œuvre, Durkheim montre comment faire une analyse sociologique des faits sociaux. Dans *Division*, il examine comment la démographie et la technologie des transports et de la communication peuvent changer la conscience collective d'une société. Durant son étude *Le Suicide*, Durkheim cherche à prouver que ce fait social, qui peut sembler si dépendant de notre volonté, de notre liberté d'action, dépend également de facteurs sociaux. Durkheim cherche, à travers ce célèbre ouvrage, à trouver ces facteurs. Dans *Les Formes*, il analyse la religion, la pensée logique et la langue comme des faits sociaux d'origine sociale. Il étudie également la moralité comme fait social à plusieurs reprises, notamment dans son article « La Détermination du fait moral » (1906).

# La méthode sociologique

« La première règle et la plus fondamentale est de considérer les faits sociaux comme des choses […] »

— Durkheim, *Les Règles de la méthode sociologique* 35

Après avoir expliqué ce qu'un fait social est, Durkheim introduit des règles pour leur étude, la première et plus importante étant de traiter les faits sociaux comme des choses. Effectivement, l'étude du fait social en tant qu'objet n'a pas pour intention de le ramener à un sujet purement matériel, mais plutôt de lui donner une forme concrète afin d'éviter un glissement vers une sociologie spontanée et subjective. Il faut avant tout définir le fait social objectivement pour donner une légitimité à son étude, le distinguer de l'idée.

Pour instaurer cette nouvelle discipline qu'est la sociologie, Durkheim exprime sa volonté d'installer une méthodologie spécifique garantissant sa scientificité et sa spécificité. « Il n'y a, en effet, qu'un moyen de faire en science, c'est de l'oser, mais avec méthode » (*De la Division du travail social*). Un point important de l'étude sociologique est l'objectivité du sociologue : comment étudier un objet qui, dès le départ, conditionne l'observateur ? L'observation doit être la plus impersonnelle possible, se débarrassant de ses préjugés pour éviter toute déformation perceptive, mais ne le sera jamais parfaitement. C'est pourquoi la méthode de Durkheim s'appuie sur la comparaison plutôt que sur l'étude d'un fait social pris indépendamment (méthode de comparaison, avec méthode des variations concomitantes (le fait social sera étudié en fonction des autres faits sociaux et non en fonction de la personne qui l'étudie. De plus Durkheim, suivant un programme de réalisme social, étudiera tout fait social par le social, sans s'appuyer sur une étude psychologique des acteurs alors soumis aux contraintes sociétales.

Émile Durkheim reprend ce modèle de physiciens comme <u>Henri Poincaré</u> ou <u>Ernst Mach</u>, dans la logique qu'un fait social est un objet. Il n'apporte pas de procédures de recherche précises pour la sociologie, et son application se fait à l'aide de métaphores. Malgré cela, ce modèle sera appliqué jusqu'à aujourd'hui de la company de la co

# Le Réalisme social de Durkheim

Une importante partie de la méthode sociologique de Durkheim est son réalisme social. Ceci consiste en ce que la société est une entité objectivement réelle qui existe indépendamment et de façon autonome aux individus particuliers, un avis démontré parfaitement par sa prescription de traiter les faits sociaux comme des choses. Cependant, cette dimension de la sociologie de Durkheim a pu être source de confusion. Plusieurs critiques ont accusé Durkheim d'affirmer que les faits sociaux existent indépendamment et en dehors de *tous* les individus, ce qui les a amené à croire que Durkheim préconisait l'existence d'une sorte d'ésprit de groupe' métaphysique 37. D'autres critiques ont soulevé que Durkheim était coupable d'un ontologisme ou d'un réalisme dans lequel il considérait les faits sociaux comme des propriétés matérielles de la vie sociale.

En réponse à ces critiques, il faut se souvenir que les faits sociaux sont à la fois externes et *internes* aux individus ; ils sont externes aux individus particuliers, mais il faut ajouter, comme faisait Durkheim de plus en plus, internes aux individus aussi $\frac{37}{2}$ . Seulement au niveau méthodologique, afin d'étudier les faits sociaux du dehors, comme ils se présentent à l'individu, est-ce que le sociologue abstrait les faits sociaux des individus dans lesquels ils sont présents $\frac{38}{2}$ . En réponse à l'autre

critique, Durkheim maintient que les faits sociaux, en tant que manifestations d'une réalité psychique, ou idéationnelle, n'ont pas de substratum matériel . Ils ne peuvent être observés que par la réalité phénoménale, plus ou moins systématisée, qui les exprime .

# La sociologie de la connaissance

Durkheim est un pionnier de la sociologie de la connaissance. Il décrit l'individu comme influencé de manière importante par son milieu social, jusqu'à sa perception de réalité. Par exemple, son livre Les Formes élémentaires de la vie religieuse, analyse non seulement la religion mais aussi la genèse de la pensée logique. Selon lui, non seulement nos croyances et langue viennent du milieu social, mais les concepts et les catégories nécessaires pour la pensée logique, comme le temps, l'espace, la causalité, le nombre, ont des origines sociales. En cela, l'analyse de Durkheim est au moins cinquante ans en avance par rapport à des philosophes structuralistes français tels que Michel Foucault, auquel la théorie de Durkheim peut être rapprochée sur de nombreux points. Une première tentative de comprendre cette influence sur la pensée doit passer par son concept de représentations collectives, un des plus importants concepts dans sa sociologie de la connaissance.

#### Représentations collectives

D'après Durkheim, aucune connaissance du monde n'est possible sans le représenter d'une manière ou autre. Naturellement, les représentations sont au cœur de sa théorie de connaissance. Les représentations collectives sont le corps de représentations qui exprime la façon dont le groupe se pense dans ses rapports avec les objets qui l'affectent . Cependant, bien qu'elles soient des représentations, les représentations collectives ne sont pas des simples reflets de la réalité : « [u]ne représentation n'est pas, en effet, une simple image de la réalité, une ombre inerte projetée en nous par les choses ; mais c'est une force qui soulève autour d'elle tout un tourbillon de phénomènes organiques et psychiques »  $\frac{41}{2}$ . Les représentations collectives sont infusées avec l'expérience collective de la société, ce qui donne aux choses leur valeur et leur signification  $\frac{42}{2}$ .

#### La Philosophie du langage de Durkheim

La langue est une représentation collective et pour Durkheim un fait social de premier plan. Selon Durkheim, les mots, ou les concepts, ne sont pas comme des représentations sensorielles individuelles, qui sont en flux constant et qui ne sont pas capables de donner une pensée stable et consistante. Les concepts sont impersonnels, ils sont comme en dehors du temps et du devenir, et la pensée qu'ils génèrent est fixée et résiste au changement de la vérité, puisque c'est à travers la langue que les individus peuvent concevoir un monde d'idées stables qui sont communes à d'autres esprits. La langue conforme, donc, aux deux critères de la vérité que Durkheim présente : l'impersonnalité et la stabilité de la stabilité de la communication intersubjective. La langue est, donc, évidemment un produit sui generis de l'interaction sociale ; la langue ne peut venir en existence qu'à travers la fusion de consciences individuelles, avec un résultat irréductible aux parties composantes de la conscience de la verité que des la verité que de la

Puisque la langue a ces qualités, elle est aussi infusée avec l'autorité de la société. Face à la langue, l'individu est contraint d'assimiler les concepts et de les approprier comme les siens, bien que cette assimilation ne soit jamais parfaite. Durkheim dit : « En face de ce système de notions, l'esprit individuel est dans la même situation que le nous de <u>Platon</u> en face du monde des <u>Idées</u>. Il s'efforce de se les assimiler, car il en a besoin pour pouvoir commercer avec ses semblables »  $\frac{46}{2}$ .

La langue, en tant que représentations collectives, a en outre la qualité unique qu'elle structure activement la perception de la réalité d'un individu. Comme dit Durkheim, les objets de l'expérience n'existent pas indépendamment de la société qui les représente. Ils n'existent qu'à travers la relation qu'ils ont avec la société, une relation qui peut révéler des aspects de la réalité très différents en fonction de la société. Comme nous explique Durkheim :

« Mais si ce sont, avant tout, des représentations collectives, ils ajoutent, à ce que peut nous apprendre notre expérience personnelle, tout ce que la collectivité a accumulé de sagesse et de science au cours des siècles. Penser par concepts, ce n'est pas simplement voir le réel par le côté le plus général ; c'est projeter sur la sensation une lumière qui l'éclaire, la pénètre et la transforme. Concevoir une chose, c'est en même temps qu'en mieux appréhender les éléments essentiels, la situer dans un ensemble ; car chaque civilisation a son système organisé de concepts qui la caractérise 46. »

#### Durkheim et les catégories

Selon Durkheim, la société est aussi à l'origine des catégories de la pensée, comme le temps, l'espace, le nombre, la causalité, la personnalité, etc. Durkheim est très critique à l'égard des rationalistes, comme Kant, qui disent que les catégories sont universelles, indépendantes des influences externes—qu'elles sont présentes à l'humanité *a priori*, ou logiquement antérieures à l'expérience. Pour Durkheim, les catégories ne sont pas vagues et indéterminées comme avait imaginé Kant. Elles ont des formes et des qualités spécifiques (minutes, semaines, nord, sud, pouces, kilomètres). Les catégories, en outre, varient, parfois beaucoup, d'une culture à l'autre, ce qui amène Durkheim à croire qu'elles sont d'origine sociale 47. Or, Durkheim est également critique des empiristes, qui disent que les expériences individuelles sont à l'origine des catégories. D'après Durkheim, les catégories ont les mêmes propriétés que les concepts, c'est-à-dire stabilité et impersonnalité, ce qui est nécessaire pour la rencontre de deux esprits. Les catégories ont donc une fonction purement sociale et sont le produit de l'interaction sociale. Les individus ne pourraient jamais créer leurs propres catégories des catégories des comme des représentations collectives en expliquant la raison sans oublier les données empiriques. Pour ainsi faire, il traite les catégories comme des représentations collectives 49.

Comme dit Durkheim, les catégories sont les produits *sui generis* des individus qui vivent ensemble et qui agissent l'un sur l'autre. Ils s'imposent aux individus, qui n'auraient pas la possibilité de penser les catégories autrement. Encore plus,

« Non seulement c'est la société qui les a instituées, mais ce sont des aspects différents de l'être social qui leur servent de contenu : la catégorie de genre a commencé par être indistincte du concept de groupe humain; c'est le rythme de la vie sociale qui est à la base de la catégorie de temps ; c'est l'espace occupé par la société qui a fourni la matière de la catégorie d'espace ; c'est la force collective qui a été le prototype du concept de force efficace, élément essentiel de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de causalité sociale qui est à la base de la catégorie de ca

Une autre catégorie, celle de la  $\underline{\text{totalit\acute{e}}}$ , a des origines sociales, provenant de l'idée de l'ensemble d'un groupe, ou d'un groupe dans sa  $\underline{\text{totalit\acute{e}}}$ .

Cependant, cette partie de la théorie de Durkheim a un défaut. Durkheim ne distingue pas entre les facultés de la pensée catégorique, comme la catégorie de l'espace, et le contenu de ces facultés, sa division en unités (mètre, inch, etc.). Selon Durkheim, la faculté et le contenu de la pensée catégorique ne sont pas séparables. C'est pourquoi, Durkheim manque de voir les capacités innées pour la pensée catégorique ou logique. Malgré cela, l'idée selon laquelle l'organisation de la société et la vie sociale influencent la formation des catégories a eu une influence certaine sur la postérité <sup>52</sup>.

# La Classification du savoir

La société joue aussi le rôle important dans la construction du savoir humain en ce qu'elle organise les objets de l'expérience dans un système classificatoire cohérent. Ces systèmes donnent l'ordre au monde car, dans ces systèmes classificatoires, il devient possible de « rattacher les choses les unes aux autres », c'est-à-dire de « rétablir entre elles des relations qui nous les fassent apparaître comme fonction les unes des autres, comme vibrant sympathiquement suivant une loi intérieure, fondée dans leur nature » $\frac{53}{2}$ . Encore plus, Durkheim dit que c'était à travers la religion que les premiers systèmes classificatoires étaient mis en place, dans la forme des mythes. La religion est donc le premier endroit où les êtres humains pouvaient expliquer rationnellement le monde autour d'eux. Pour ces raisons, Durkheim dit que « l'évolution logique est étroitement solidaire de l'évolution religieuse et dépend, comme cette dernière, de conditions sociales » $\frac{54}{2}$ .

Durkheim dit, en essence, que la religion est à l'origine de tout savoir humain. Cela peut paraître bizarre pour la science moderne, qui se croit indépendante de toute influence religieuse. Or, c'est, en effet, à travers la religion que la logique et les concepts nécessaires pour la pensée scientifique ont pris forme et ont été élaborés 55.

#### La Philosophie de la science de Durkheim

Durkheim peut être vu comme étant un <u>relativiste culturel</u>. Il dit que chaque culture a un réseau de logique et de concepts autoréférentielle qui créent des vérités qui sont légitimes et, même si pas fondées dans la réalité du monde physique, fondées dans la réalité de leur cadre social respectif. Les vérités de ce genre sont des « vérités mythologiques » 56.

Pourtant, Durkheim défend aussi le <u>rationalisme scientifique</u> et l'idée qu'il existe une vérité indépendante aux contextes culturels et qui exprime la réalité « en soi ». Cette vision est principalement élaborée dans son *Pragmatisme et sociologie*, mais aussi dans *Les Formes*. Ces « représentations scientifiques » qui expriment les vérités scientifiques, sont soumises à une vérification plus rigoureuse, et donc sont plus parfaites et fiables, même si les représentations qui les expriment ne seront jamais qu'approchées <sup>57</sup>.

# La Théorie de la religion de Durkheim

#### Définition de la religion

Durkheim consacre *Les formes élémentaires de la vie religieuse* à une étude de la religion. En le faisant, il propose d'étudier la religion comme fait social. Suivant sa méthode, il définit la religion ainsi :

« Une religion est un système solidaire de croyances et de pratiques relatives à des choses sacrées, c'est-à-dire séparées, interdites, croyances et pratiques qui unissent en une même communauté morale, appelée Église, tous ceux qui y adhèrent ... »

Durkheim évite le mot Dieu dans sa définition, préférant le concept d'objet sacré. Les objets sacrés sont au cœur de toute religion, mais ils ne font pas nécessairement allusion à une force surnaturelle, comme le serait un <u>Dieu</u> (par exemple, les <u>quatre nobles vérités</u> sont, au sens de Durkheim, des objets sacrés pour les bouddhistes). D'autres objets physiques, comme une plume, un drapeau, une croix, ou une pierre, peuvent être infusés de ce pouvoir collectif et ainsi servir comme représentations physiques de l'objet sacré d'une société, devenant sacré dans cette manière. Cette définition contient également les concepts de sacré, église, rites, et communauté morale que nous voyons dans sa définition de la religion.

Il est aussi important de noter l'importance du social dans sa définition de la religion. Effectivement, Durkheim lutte contre des interprétations <u>animistes</u> ou <u>naturalistes</u> de la religion. Les animistes trouvent l'origine de la religion dans les phénomènes psychologiques, comme les rêves, une thèse défendue <u>par Spencer.</u> Les naturalistes trouvent l'origine de la religion dans la tentative d'expliquer les événements naturels (orages, tremblements de terre) par des forces sumaturelles, une thèse défendue par <u>Edward Tylor</u>, et <u>James Frazer</u>, et plus <u>tard par Sigmund Freud</u>. Durkheim argumente que ces interprétations sont apprises socialement, et ne sont que le résultat d'une religion déjà établie, pas sa cause <u>59</u>. Pour réfuter la thèse naturaliste, Durkheim note également que la foi à la religion se maintient, même quand la religion exprime les forces naturelles d'une manière erronée, ou, bien quand elle est contredite par les faits naturels <u>60</u>. La cause de la religion doit donc se trouver ailleurs.

# Les origines et le fonctionnement de la religion

D'après Durkheim, la religion trouve ses origines dans des forces sociales qui sont toujours présentes dans une communauté. Il ne s'agit pas, donc, de chercher l'origine ultime de la religion (une question métaphysique inutile selon lui), mais de chercher comment ces forces sociales peuvent se traduire par la forme concrète qui est la religion $\frac{61}{1}$ .

Selon Durkheim, ces forces sociales se concrétisent dans des moments de ce qu'il nomme « effervescence collective ». Ces moments arrivent quand tous les individus d'un groupe sont rassemblés pour communiquer « dans une même pensée et dans une même action »  $\frac{62}{}$ . « Une fois les individus assemblés il se dégage de leur rapprochement une sorte d'électricité qui les transporte vite à un degré extraordinaire d'exaltation »  $\frac{63}{}$ . Durkheim appelle cette énergie «  $\underline{\text{mana}}$  ». On peut voir aujourd'hui cette force mana dans les stades de football ou lors des réunions nationales politiques. Ensuite, pour que la société puisse prendre conscience de cette force mana, il faut qu'elle soit projetée sur un objet extérieur, matériel. Comme il dit, « La force religieuse n'est que le sentiment que la collectivité inspire à ses membres, mais projeté hors des consciences qui l'éprouvent, et objectivé. Pour s'objectiver, il se fixe sur un objet qui devient ainsi sacré »  $\frac{64}{}$ . Ainsi, la société devient consciente de soi, de sa propre unité, et une religion est née.

Il est important de comprendre que le symbole religieux ne fait qu'hypostasier la force de la société, et le pouvoir de la société coule à travers l'objet sacré. Cette force est réelle, souligne Durkheim, et donc, même si le dogme ou la doctrine de la religion sont faux, l'expérience religieuse est fondée sur une force physique, une sorte d'électricité que nous ne pouvons pas écarter comme une simple illusion.

L'énergie collective dégagée pendant ces moments d'effervescence doit être ranimée pour que la religion maintienne sa force parmi ses adhérents. C'est pour cette raison qu'il y a tellement de rites religieux ou d'autres cérémonies collectives, comme les rites mimétiques (induire les événements naturels tels que la pluie), les rites piaculaire (funéraire), célébratoire, sacrificiel, etc. Si la société n'arrive pas à accomplir ces rites, elle risque de mourir. Comme dit Durkheim, « Que l'idée de la société s'éteigne dans les esprits individuels, que les croyances, les traditions, les aspirations de la collectivité cessent d'être senties et partagées par les particuliers, et la société mourra » . . Ces rites sont, donc, d'ordre primaire pour la société.

Tous les groupes humains ont une religion, ce qui mène Durkheim à dire que la religion est une caractéristique de la condition humaine. Autrement dit, aussi longtemps que l'homme se trouve rassemblé en groupe, il va se former une religion d'une certaine forme.

#### La mort des dieux

Dans presque toute l'œuvre de Durkheim, une des thématiques les plus importantes est celle du malaise dont la société occidentale a souffert aux xixe et xxe siècles. Il note, déjà dans *De la division du travail social* les transformations majeures et rapides qui ont marqué la société européenne depuis plus d'un siècle. Cela inclut non seulement la montée de la science moderne, mais aussi l'industrialisation, l'urbanisation de la population et des transformations dans la communication et le transport (chemins de fer, téléphone, machine à vapeur, etc.) qui arrivent à rendre la population beaucoup plus mobile. Cela donne à la modernité des conditions de vie radicalement différentes à celles qui précédaient. Ces transformations mènent, suivant Durkheim, à « un affaiblissement de toutes les traditions » 67/1. Il indique que la religion chrétienne ne tient plus la société occidentale en forme et que la vie moderne dépasse de loin la doctrine du christianisme. Il dit ainsi :

« Les grandes choses du passé, celles qui enthousiasmaient nos pères, n'excitent plus chez nous la même ardeur, soit parce qu'elles sont entrées dans l'usage commun au point de nous devenir inconscientes, soit parce qu'elles ne répondent plus à nos aspirations actuelles ; et cependant, il ne s'est encore rien fait qui les remplace. Nous ne pouvons plus nous passionner pour les principes au nom desquels le christianisme recommandait aux maîtres de traiter humainement leurs esclaves, et, d'autre part, l'idée qu'il se fait de l'égalité et de la fraternité humaine nous paraît aujourd'hui laisser trop de place à d'injustes inégalités 68. »

Les normes, la moralité, et la métaphysique chrétiennes n'ont plus du sens et ne nous inspirent plus. Il s'agit, alors, d'une crise de moralité importante, dont d'autres auteurs (comme <u>Nietzsche</u>, par exemple) parlent. Cette situation laisse la société sans centre fixe, sans autorité, et dans un état de désagrégation. Elle est vulnérable à un taux de suicide plus élevé, un individualisme sans freins, et à un sentiment plus aigu d'<u>anomie</u>, ou de <u>nihilisme</u>, dans lequel « les règles traditionnelles ont perdu leur autorité »  $\frac{69}{2}$ .

#### Montée de l'individualisme : le culte de l'individu

Durkheim voit dans la mort des anciens dieux l'avènement de nouvelles formes de vie religieuse. Durant le xvine et xixe siècles, la société occidentale connaissait une forte division du travail, la croissance des villes, l'industrialisation, ce qui a eu l'effet d'individualiser de plus en plus la population. Cette individualisation, que Durkheim nomme « le culte de l'individu », a comme objet sacré (son dieu) l'individu.

Important pour le concept d'individu de Durkheim, c'est que « c'est celui de Kant et de Rousseau, celui des spiritualistes, celui que la Déclaration des droits de l'homme a tenté, plus ou moins heureusement, de traduire en formules » 70/2. Durkheim explique, « Ce culte de l'homme a pour premier dogme l'autonomie de la raison et pour premier rite le libre examen » 71/2. On trouve donc déjà, dans le culte de l'individu selon Durkheim, plusieurs caractéristiques d'une religion : objet sacré, communauté morale, cosmologie.

# DE TRAINERS DE L'ANTENNE DE L'A

Cours de 1896, première publication chez Alcan en 1928 par Marcel Mauss

### La Moralité

# La « Structure » de la moralité

Durkheim définit la moralité comme « un système de règles de conduite » $\frac{72}{}$ . Son analyse de la morale est très marquée par Emmanuel Kant et sa notion du devoir, dont Durkheim est très critique, mais seulement pour le réhabiliter et l'utiliser dans sa propre théorie morale.

D'abord, Durkheim note, comme Kant, un élément obligatoire dans la morale. À l'intérieur de la morale il y a « une autorité morale qui, en se communiquant à certains préceptes de conduite qui lui tiennent particulièrement à cœur, leur confère un caractère obligatoire » 73. La morale nous dicte d'en haut comment nous devons nous comporter. Il existe une certaine norme morale préétablie à laquelle nous devons nous conformer. Ici, Durkheim critique la notion du devoir kantien, tout en le reprenant et l'insérant dans un contexte social, et pas analytique, comme le fait Kant. Ensuite, il y a un élément désiré dans la morale, une idée qui a échappé à Kant, nous dit Durkheim. Le fait que la moralité est désirée est aussi important que sa nature obligatoire. Comme cela, l'individu se soumet volontiers au code moral et croit qu'il sert le bien en le faisant.

Cependant, pour pouvoir accomplir ce double mouvement, la moralité doit être bien fondée aux yeux de ceux à qui elle parle. Comme dit Durkheim, « pour que le caractère obligatoire des règles soit fondé, il suffit que la notion d'autorité morale soit fondée elle aussi, car à une autorité morale, légitime aux yeux de la raison, nous devons obéissance simplement parce qu'elle est autorité morale » D'après Durkheim, cette autorité morale se trouve au sein de la religion d'une société. C'est elle seulement qui a les ressources, le respect et le pouvoir, afin d'être à la fois obligatoire et objet de désir, de bien commun. L'objet sacré d'une société, donc, peut être considéré comme représentant visible de l'idéal moral d'une société.

# Le Changement moral

La théorie morale de Durkheim n'indique pas que la moralité est réfractaire à tout changement. Il nous explique, dans l'introduction de son œuvre inachevée La Morale, que « l'idéal moral n'est pas immuable ; il vit, évolue, se transforme sans cesse, en dépit du respect dont il est entouré. Celui de demain ne sera pas celui d'aujourd'hui. Des idées, des aspirations nouvelles jaillissent qui entraînent des modifications, et même des révolutions profondes dans la morale existante. »  $\frac{75}{2}$  Quelle peut être l'origine de ces changements ? Selon Durkheim, une modification rapide au sein d'une société peut provoquer un ébranlement profond de l'organisme social tout entier, et donc de sa conscience collective. Cela peut se traduire également dans une déséquilibration de la morale d'une société. On peut voir, donc, qu'en fait un ensemble de « courants moraux » traversent continuellement les sociétés, ce qui permet l'émergence de nouvelles organisations sociales et également de différentes formes de moralité  $\frac{76}{2}$ .

Encore plus, la déviance sociale peut être à l'origine d'un changement de la morale : « L'existence d'une criminalité avait une utilité généralement indirecte et quelquefois directe; indirecte, parce que le crime ne pourrait cesser d'être que si la conscience collective s'imposait aux consciences individuelles avec une autorité tellement inéluctable que toute transformation morale serait rendue impossible ; directe, en ce que parfois, mais parfois seulement, le criminel a été un précurseur de la morale à venir » 77. La théorie de morale de Durkheim laisse, donc, largement place pour le libre arbitre et l'autonomie individuelle.

# Déviance morale

Durkheim dit que la déviance morale, voire la criminalité, est un phénomène social normal <sup>78</sup>. Il voyait trois effets possibles sur la société. D'abord, la déviance peut provoquer le changement social. Elle peut souligner des problèmes sociétaux et provoquer un changement d'avis de la population générale <sup>28</sup>. Ensuite, la déviance peut également amener une société à punir le déviant, et donc à défendre les normes existantes. Dans ce sens la déviance sert à renforcer l'ordre moral en place <sup>8</sup>. Enfin, Durkheim dit que la déviance peut entrainer une plus grande solidarité parmi la partie de la population affectée par la déviance <sup>79</sup>. On voit une influence de la pensée de Durkheim sur ce sujet chez Robert Merton et sa "théorie de tension" (Strain Theory) qui dit que les structures sociales peuvent amener à des actes criminels. <sup>78</sup>

#### Morale civique et démocratie

La démocratie directe fut critiquée par Émile Durkheim puisqu'elle nie essentiellement le rôle distinct de l'État par rapport à la société <sup>80</sup>. Toute société se doit pour lui d'être dirigée par une minorité consciente et réflective de la pensée irréfléchie de la masse. En ce sens, la démocratie est relative au niveau de conscience qu'a l'État de la société (par la communication qu'il entretient avec elle) et à l'étendue de la diffusion de cette conscience dans le corps social (les domaines de la société non reconnus ou ignorés par l'État étant par définition « inconscients »). Ainsi, la pensée gouvernementale ne devrait pas se confondre avec la volonté des gouvernés : l'État n'est pas un résumé de la pensée populaire, mais bien un organe distinct qui surajoute à cette pensée instinctive une pensée plus méditée. Au même titre que le système nerveux central pour l'organisme vivant, il relève de la plus haute concentration réflective du corps social et a le devoir de le diriger de manière la plus rationnelle possible (comprendre en ce sens la plus bénéfique pour l'ensemble).

Si l'État est trop près de la multitude, il sera alors absorbé par elle et il sera impossible qu'elle ne fasse pas la loi. Au contraire, si l'État se détache trop de la population, la communication sera coupée et l'appareil gouvernemental agira essentiellement en tant qu'oppresseur. Durkheim prône donc la mise en place de « groupes secondaires » (territoriaux ou corporatifs) qui agiraient en tant qu'intermédiaires entre la population et l'État de manière à empêcher la multitude d'imposer sa volonté à l'État tout en la protégeant contre l'attitude oppressive de ce dernier. Il s'agirait finalement d'établir le plus de communication possible entre l'État et la société afin de s'assurer que chacun des groupes qui la compose soit reconnu et représenté. La démocratie pourrait alors s'exercer de manière directe entre la population et ces groupes, ainsi qu'entre ces groupes et l'État, mais la relation entre la multitude des individus qui composent la société et l'état serait essentiellement indirecte.

Un modèle de groupe secondaire est la <u>corporation sous le royaume de France</u>. Durkheim constate que, après avoir été supprimées lors de la Révolution Française, elles se sont reconstituées d'elles-mêmes pendant la révolution industrielle. Cela montre, selon lui, qu'elles correspondent à un besoin profond, qui n'est pas seulement économique, mais qu'elles sont en harmonie avec les nouvelles conditions sociales aussi bien qu'avec les anciennes ; elles répondent à un besoin moral. Elles ont fondé, à l'époque médiévale, le trait d'union de la bourgeoisie, donc de la commune urbaine. À partir de là, elles servent de cadre élémentaire à tout le système de société au début du xx<sup>e</sup> siècle 81.

# Le lien social

La lecture de Durkheim est intéressante pour un autre point : son étude sur ce qu'il appellera le lien social. Il y a deux interprétations, une qui se voit dans les textes du jeune Durkheim qui se présente comme « solidarité mécanique » ou « organique » et une deuxième qui se voit dans les textes plus avancés et qui est ancrée dans la religion. Cela est dû au fait que Durkheim reconnaissait de plus en plus l'importance de la religion pour une société, au point où il publie, en 1912, *Les Formes élémentaires de la vie religieuse*, un livre consacré à la religion et à ses effets sur la société. Un lien social n'exclut pas forcément l'autre.

Durkheim développe aussi l'idée, dans *Le Suicide*, *La Division du Travail social*, ou même dans *Les Formes élémentaires de la vie religieuse* que le lien social peut être sujet à des dysfonctionnements. Ainsi une division du travail trop poussée, trop spécialisée, peut entraîner l'isolement. Une crise du lien social peut alors apparaître si l'isolement l'emporte sur la solidarité et le partage de quelque chose en commun.

## Solidarité mécanique et Solidarité organique

Témoin de la naissance de la société industrielle, Durkheim se pose la question de savoir comment s'unissent les hommes dans une société qui s'individualise de plus en plus. Dans son livre, *La Division du travail social*, Durkheim définit ainsi l'évolution de la solidarité : les sociétés traditionnelles passées se fondaient sur une **solidarité mécanique** impliquant des comportements collectifs et des activités de production faiblement différenciés. Cette solidarité reposait sur la proximité, la ressemblance et le partage d'une histoire et de valeurs communes aux communautés humaines.

Mais cette solidarité doit laisser place à une solidarité devenue **organique** pour s'imposer dans nos sociétés modernes. Cette solidarité se définit par l'interdépendance et la complémentarité (c'est-à-dire que la société fabrique un système de parties spécialisées dont toutes sont nécessaires pour le fonctionnement de la société - par exemple sans le fermier il n'y a pas de boulanger ni de supermarché, sans le supermarché ou le boulanger, la nourriture du fermier n'arrive pas à la population qui en a besoin, etc.) qu'impose la société moderne aux êtres humains. Celle-ci s'étant mise en place avec la division du travail social produit par la forte densité démographique du pays et l'avance de la technologie. La division du travail se produit parce qu'avec la division du travail social, les individus ne se ressemblent plus, ne vivant plus dans le même lieu et ayant tous des travaux différents. La division du travail social semble alors créer pour Durkheim un lien d'interdépendance, une fonction sociale, entre les êtres humains. Paradoxalement, la société est sauvée par ce qui la met en danger, la diversité de la population.

# Le Suicide

Le Suicide, publié en 1897, est une étude sociologique empirique où Émile Durkheim met en œuvre les principes méthodologiques qu'il a préalablement définis dans Les Règles de la méthode sociologique. Dans cet ouvrage, il défend l'idée selon laquelle le suicide est un fait social à part entière — il exerce sur les individus un pouvoir coercitif et extérieur — et, à ce titre, peut être analysé par la sociologie. Ce phénomène, dont on pourrait penser de prime abord qu'il est déterminé par des raisons relevant de l'intime, du psychologique — est également éclairé par des causes sociales, des déterminants sociaux. La statistique montre en effet que le suicide est un phénomène social normal : c'est un phénomène majoritaire et régulier que l'on retrouve dans la plupart des sociétés et, au sein de chaque société, les taux de suicide évoluent relativement peu. « Ce qu'expriment ces données statistiques, c'est la tendance au suicide dont chaque société est collectivement affligée » — Durkheim va d'abord s'attacher à dégager les causes du suicide et ensuite proposer une typologie des suicides, selon leurs causes.

# **Critiques**

# Le changement social?

Durkheim est souvent rejeté en tant que penseur incapable de penser le changement. On l'associe souvent avec un structuralisme rigide et figé. Ces critiques, comme l'a montré Robert Leroux $\frac{84}{}$ , sont loin d'être valables. Non seulement Durkheim est capable de penser le changement social, mais le changement social est au cœur de son projet sociologique, voire philosophique. Son œuvre contient une théorie du changement social ainsi que plusieurs analyses dynamiques importantes de la société occidentale.

D'abord, selon Durkheim il y a deux facteurs principaux qui causent le changement social : la croissance de la population et la technologie, surtout les technologies de la communication et du transport. Ces deux éléments influent sur la manière dont les individus d'une société interagissent en augmentant les relations intrasociales. Le changement social « progresse donc d'autant plus qu'il y a plus d'individus qui sont suffisamment en contact pour pouvoir agir et réagir les uns sur les autres » 5. Durkheim appelle le taux auquel ces relations sont cultivées « la densité morale ou dynamique de la société » 6. Avec une augmentation de la densité

morale d'une société vient plus de compétition pour des ressources, ce qui fait que les individus spécialisent leur travail pour mitiger cette compétition. Il en résulte ce que Durkheim appelle « la division du travail ». Quand les sociétés se développent, les individus vont de la solidarité mécanique à la solidarité organique, une transformation qui est analysée plus haut.

Durkheim consacre la majorité de son œuvre, <u>De la division du travail social</u>, à une analyse des effets de la division du travail sur la société occidentale, incluant la transformation de l'Europe d'une société féodale à échelle régionale, à une société moderne, industrialisée, et internationale. Ces changements aux niveaux économique et matériel ont un effet aussi sur la conscience collective de la société. La population devient de plus en plus individualisée, on voit la montée de la science moderne, le christianisme devient de moins en moins pertinent et est remplacé par le culte de l'individu. En effet, il y a toute une gamme de transformations dans l'occident analysées par Durkheim, concernant la moralité, la religion, l'économie, la technologie, le concept de soi, le savoir, etc., et cela non seulement dans son premier grand livre, mais aussi dans *Le Suicide*, *Les Formes élémentaires de la vie religieuses*, et dans plusieurs articles le long de sa carrière.



#### Le crime

Une des affirmations de Durkheim a suscité l'incompréhension chez ses contemporains : dans Les règles de la méthode sociologique, il expose que le crime est présent dans toutes les sociétés (normalité de fait) et qu'il est "lié aux conditions fondamentales de toute vie sociale". (normalité de droit). En plus d'être nécessaire, et donc normal, il a aussi une utilité (ce n'est pas l'utilité d'un fait social qui fait sa normalité : "s'il est vrai que tout ce qui est normal est utile, à moins d'être nécessaire, il est faux que tout ce qui est utile soit normal" (De plus pour un type social déterminé, considéré à une phase déterminée de son développement, quand il se produit dans la moyenne des sociétés de cette espèce, considérées à la phase correspondante de leur évolution. Bien qu'il soit nonconforme aux normes sociales, il est présent dans toutes les sociétés, ce qui fait de lui un phénomène normal. De plus, « le tort qu'il fait à la société est annulé par la peine, si elle fonctionne régulièrement ». Il est donc possible de juger le bon fonctionnement d'une société selon la répression exercée sur les crimes. Disciple et collaborateur de Durkheim, Paul Fauconnet a développé une stimulante analyse sociologique de la responsabilité pénale, qui prolonge les analyses durkheimiennes de la fonction sociale du crime ; il en souligne notamment la dimension sacrificielle.

# Critique épistémologique

Bien que Durkheim ait cherché à fournir des explications sociologiques aux phénomènes qu'il étudiait et qu'il ait fortement réussi dans sa démarche, à un endroit il a failli à sa propre logique. Dans le cas de son étude sur *Le Suicide*, Durkheim a écrit que si les femmes se suicidaient moins que les hommes, après un deuil ou un divorce, cela était dû à une différence naturelle qui impliquait selon lui un comportement plus instinctif:

« Mais cette conséquence du divorce est spéciale à l'homme ; elle n'atteint pas l'épouse. En effet, les besoins sexuels de la femme ont un caractère moins mental, parce que d'une manière générale sa vie mentale est moins développée. Ils sont plus immédiatement en rapport avec les exigences de l'organisme, les suivent plus qu'ils ne les devancent et y trouvent par conséquent un frein efficace. Parce que la femme est un être plus instinctif que l'homme, pour trouver le calme et la paix, elle n'a qu'à suivre ses instincts. Une réglementation sociale aussi étroite que celle du mariage et, surtout, du mariage monogame ne lui est donc pas nécessaire.»

Ce type de thèses, courantes à l'époque, sur la différence des sexes quant à l'instinct et l'intelligence a été réfuté par certains critiques car il contrevient à certaines idéologies actuelles.  $\underline{[réf. \, nécessaire]}$ 

# Sociologie comme science sociale

Durkheim a été vivement critiqué pour avoir tenté d'établir la sociologie comme une science. Certains ont considéré sa définition du fait social comme une vision minimaliste du monde réel. D'autres, comme <u>Robert K. Merton</u>, voient dans les hypothèses de Durkheim « une orientation [qui] ne fournit qu'un cadre très large à l'enquête empirique ». [réf. nécessaire]

L'usage des  $\underline{\text{statistiques}}$  en sociologie est désormais répandu.

#### **Œuvre**

- 1892, La Contribution de Montesquieu à la constitution de la science sociale
- 1893, *De la division du travail social*, thèse présentée à la faculté des lettres de Paris, Paris, <u>Félix Alcan</u>, coll. «<u>Bibliothèque de philosophie</u> contemporaine».
- 1895, Les Règles de la méthode sociologique, Paris, Félix Alcan, coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine».
- 1897, Le Suicide, Paris, Félix Alcan, coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine».
- 1897 La Prohibition de l'inceste et ses origines, L'Année Sociologique, vol. 1, 1897, p. 1-70, Texte reproduit dans Journal sociologique, Paris, PUF, 1969, p. 37-101. Disponible également en poche, Paris, Payot, "coll. PBP" (ISBN 2-228-90339-6).
- 1900 La Sociologie et son domaine scientifique, Version francophone d'un article publié en italien, « La sociologia e il suo domino scientifico » in *Rivista italiana di sociologia*, 4, 1900, p. 127–148. Réédité sous le titre *La sociologie*, Paris, Larousse, coll. "La science française", 1915, 15 p., avec 2 portraits hors texte (de Saint-Simon et de A. Comte). Repris dans Émile Durkheim, *Textes. 1. Éléments d'une théorie sociale*, Paris, Minuit, coll. "Sens commun", 1975, p. 13-36.
- 1912 Les Formes élémentaires de la vie religieuse : le système totémique en Australie, Paris, <u>Félix Alcan</u>, coll. «<u>Bibliothèque de philosophie contemporaine</u>».
- 1914 Qui a voulu la guerre ?, en collaboration avec Ernest Denis
- 1914 De la méthode dans les sciences, 1<sup>re</sup> série, Henri Bouasse, Pierre Delbet, Émile Durkheim, Alfred Giard, Éd. Félix Alcan, coll.
   «Nouvelle collection scientifique».
- 1915 L'Allemagne au-dessus de tout, La mentalité allemande et la guerre [lire en ligne (http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/allemagne\_par\_dessus\_tout/allemagne.html)]

#### **Éditions posthumes**

- 1883-1884 Cours de philosophie dispensé au Lycée de Sens 1883-1884
- 1902-1903 L'Éducation morale, cours dispensé à la faculté des lettres de l'université de Paris
- 1918 Le Contrat social de Rousseau

- 1922 Éducation et sociologie, introduction de Paul Fauconnet, Paris, Félix Alcan, coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine».
- 1924 Sociologie et philosophie, préface de C. Bouglé, Paris, Félix Alcan, coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine».
- 1928 Le Socialisme, sa définition, ses débuts. La doctrine saint-simonnienne, édité par Marcel Mauss, Paris, Félix Alcan, coll.
   «Bibliothèque de philosophie contemporaine».
- 1938 L'Évolution pédagogique en France
- 1955 Pragmatisme et sociologie
- 1977 "Éducation et sociologie"

#### **Distinction**

• Chevalier de l'<u>ordre national de la Légion d'honneur</u> (13 janvier 1907<sup>90</sup>).

# **Hommages**

• (10330) Durkheim, astéroïde nommé en son nom.

# Notes et références

- 1. Jean-Claude Filloux, « Émile Durkheim » (http://www.ibe.unesco.or g/publications/ThinkersPdf/durkheif.pdf) (Archive.org (https://web.archive.org/web/\*/http://www.ibe.unesco.org/publications/ThinkersPdf/durkheif.pdf) Wikiwix (https://archive.wikiwix.com/cache/?url=http://www.ibe.unesco.org/publications/ThinkersPdf/durkheif.pdf) Archive.is (https://archive.is/http://www.ibe.unesco.org/publications/ThinkersPdf/durkheif.pdf) Google (https://webcache.googleusercontent.com/search?hl=fr&q=cache:http://www.ibe.unesco.org/publications/ThinkersPdf/durkheif.pdf) Que faire ?)
  - Perspectives : revue trimestrielle d'éducation comparée, 1993 (consulté le 15 juillet 2013), p. 305-322.
- Parmi les participants à cette revue aux origines, on peut nommer <u>Célestin Bouglé, Marcel Mauss, Henri Hubert, Robert Hertz,</u> <u>Maurice Halbwachs et François Simiand</u>
- 3. Son père, Moïse Durkheim (1806-1896) fut le premier rabbin d'Épinal. Sa fille épousa Jacques Halphen (1880-1964), ingénieur des Arts et Manufactures et président de la Compagnie industrielle des pétroles, ainsi que le beau-frère de Henri Berr.
- 4. André Chervel, « Les agrégés de l'enseignement secondaire. Répertoire 1809-1960 » (http://rhe.ish-lyon.cnrs.fr/?q=agregseconda ire\_laureats&nom=&annee\_op=%3D&annee%5Bvalue%5D=1882&annee%5Bmin%5D=&annee%5Bmax%5D=&periode=All&concours=14&items\_per\_page=10), 1<sup>er</sup> mars 2015 (consulté le 18 octobre 2021)
- Christophe Charle, « 36. Durkheim (David, Émile) », Publications de l'Institut national de recherche pédagogique, vol. 2, nº 1, 1985, p. 65–66 (lire en ligne (https://www.persee.fr/doc/inrp\_0298-5632\_1 985 ant 2 1 2615), consulté le 13 juillet 2020).
- 6. Où il remplace le philosophe Ferdinand Buisson.
- 7. Gérard Noiriel, Dire la vérité au pouvoir. Les intellectuels en question, Agone, coll. « Éléments », 2010, p. 226-227.
- « Un deuil de guerre: André Durkheim, décembre 1915 | Enklask / Enquête » (http://enklask.hypotheses.org/563), sur enklask.hypotheses.org (consulté le 21 janvier 2016)
- Archives de Paris 14e, acte de décès nº 4742, année 1917 (page 4/31) (http://archives.paris.fr/arkotheque/visionneuse/visionneuse.ph p?arko=YTo2OntzOjQ6lmRhdGUiO3M6MTA6ljlwMjEtMTEtMDQiO3 M6MTA6lnR5cGVfZm9uZHMiO3M6MTE6lmFya29fc2VyaWVsljtzOjQ6lnJIZjeiO2k6NDtzOjQ6lnJIZjiiO2k6MjY0Mjk1O3M6MTY6lnZpc2lvbm5ldXNIX2h0bWwiO2l6MTzOjlxOiJ2aXNpb25uZXVzZV9odG1sX21vZGUiO3M6NDoicHJvZCI7fQ==#uielem\_move=-1443%2C-372&uielem\_rotate=F&uielem\_islocked=0&uielem\_zoom=187)
- Registre journalier d'inhumation de Paris Montparnasse de 1917, en date du 18 novembre (vue 5/31) (http://archives.paris.fr/arkotheque/visionneuse/visionneuse.php?arko=YTo2OntzOjQ6lmRhdGUiO3M6 MTA6ljlwMjEtMTEtMDQiO3M6MTA6lnR5cGVfZm9uZHMiO3M6MTE6lmFya29fc2VyaWVsljtzOjQ6lnJlZjEiO2k6MjU7czo0OiJyZWYyljtpOjl3MDI1O3M6MTY6lnZpc2lvbm5ldXNIX2h0bWwiO2l6MTtzOjlxOiJ2aXNpb25uZXVzZV9odG1sX21vZGUiO3M6NDoicHJvZCl7fQ=#uielem\_move=-64%2C-87&uielem\_rotate=F&uielem\_islocked=0&uielem\_zoom=123)
- 11. Voir l'introduction de Marcel Mauss, et la première leçon du premier livre de, "Le Socialisme: sa définition, ses débuts, la doctrine st. simonienne." texte téléchargé <a href="http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/le\_socialisme/le\_socialisme.html">http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/le\_socialisme.html</a>>.
- Certains éléments de sa réflexion le rapprochaient du radicalisme, voire solidarisme de <u>Léon Bourgeois</u>.

- 13. « Emile Durkheim à Bordeaux (1887-1902) : l'invention de la sociologie » (https://bubdxm.wordpress.com/2012/06/19/emile-durkheim-a-bordeaux-1887-1902-linvention-de-la-sociologie/), sur bubdxm.wordpress.com, 19 juin 2012 (consulté le 4 février 2020).
- 14. Carls, Paul. 'Émile Durkheim: Section 1) b. Intellectual Development and Influences'. in Internet Encyclopedia of Philosophy: http://www.iep.utm.edu/durkheim/.
- 15. Thompson, Kenneth. 'Émile Durkheim'. Routledge: London and New York, 2002. p. 23.
- 16. Thompson, Kenneth. "Life and Intellectual Background", in Emile Durkheim. Routledge: London and New York, 2002.
- 17. Thompson, Kenneth. "Life and Intellectual Background".
- 18. Carls, Paul. 'Émile Durkheim', Section 1) b.
- voir Durkheim, Émile: "Montesquieu et Rousseau, précurseurs de la sociologie".
- Robert Alun Jones. Emile Durkheim: An Introduction to Four Major Works. Beverly Hills, CA: Sage Publications, Inc., 1986.
- 21. (en) W. S. F. Pickering, « Gustave Belot, Critic and Admirer of Emile Durkheim: An Introduction », *Durkheimian Studies / Études durkheimiennes*, Berghahn Books, vol. 16, 2010, p. 109-124 (DOI 10.3167/ds.2010.160108 (https://dx.doi.org/10.3167/ds.2010.160, lire en ligne (https://www.jstor.org/stable/23871073), consulté le 11 avril 2020)
- 22. Carls, 'Émile Durkheim', Section 1) c.
- 23. Bourdieu, Pierre et Jean-Claude Passeron. "Sociology and Philosophy in France since 1945: Death and Resurrection of a Philosophy without Subject", in Social Research, vol. 34, no. 1, 1967, p. 167-168. citation originelle: "For, speaking more generally, all the social sciences now live in the house of Durkheimism, unbeknownst to them, as it were, because they walked into it backwards." Voir le reste de l'article pour une analyse plus approfondie: https://www.scribd.com/doc/62808430/Bourdieu-Pierre-1967-Sociology-and-Philosophy-in-France-Since-1945-Death-and-Resurrection-of-a-Philosophy-Whitout-Subject-En-Social-Research-Vo.
- Gross, Neil. "Comment on Searle", in Anthropological Theory, vol. 6

   (1): 45-56. <a href="https://www.scribd.com/doc/22379828/Gross-Comment-on-Searle">https://www.scribd.com/doc/22379828/Gross-Comment-on-Searle</a>.
- Searle, John. "Durkheim versus Searle and the waves of thought", in Anthropological Theory, vol. 6 (1): 57-69. https://www.scribd.com/doc/22379838/Searle-Reply-to-Gross.
- Lukes, Steven. "Durkheim versus Searle", in Intentional Acts and Institutional Facts: Essays on John Searle's Social Ontology Theory, ed. Savas Tsohatzidis, Springer: Dordrecht, The Netherlands, 2007. <a href="https://www.scribd.com/doc/17634357/Intentional-Acts-and-Institutional-Facts-Essays-on-John-Searles-Social-Ontology-Theory-and-Decision-Library-a">https://www.scribd.com/doc/17634357/Intentional-Acts-and-Institutional-Facts-Essays-on-John-Searles-Social-Ontology-Theory-and-Decision-Library-a</a>.
- 27. Durkheim, Règles, p. 18.
- 28. Durkheim, Émile, Sociologie et philosophie. Paris, PUF, 1974, p. 79.

- 29. Durkheim, Émile, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, p. 400-401. document téléchargé
  - http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/durkheim.html. Durkheim dit « Il faut donc se garder de voir dans cette théorie de la religion un simple rajeunissement du matérialisme historique : ce serait se méprendre singulièrement sur notre pensée. En montrant dans la religion une chose essentiellement sociale, nous n'entendons nullement dire qu'elle se borne à traduire, en un autre langage, les formes matérielles de la société et ses nécessités vitales immédiates. Sans doute, nous considérons comme une évidence que la vie sociale dépend de son substrat et en porte la marque, de même que la vie mentale de l'individu dépend de l'encéphale et même de l'organisme tout entier. Mais la conscience collective est autre chose qu'un simple épiphénomène de sa base morphologique, tout comme la conscience individuelle est autre chose qu'une simple efflorescence du système nerveux. ».
- 30. Robert Alun Jones. Emile Durkheim: An Introduction to Four Major Works. Beverly Hills, CA: Sage Publications, Inc., 1986. p. 60-81. Document accédé par: <a href="http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/rules.html">http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/rules.html</a>, voir la section « critical remarks ».
- 31. Durkheim, Règles, p. 22.
- 32. Durkheim, Règles, p. 29.
- 33. Les Règles de la Méthode sociologique, Nouvelle Édition, Éditions Flammarion, Paris, 2010, p. 108.
- 34. Robert Alun Jones. Emile Durkheim: An Introduction to Four Major Works: <a href="http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/rules.html">http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/rules.html</a>, section « critical remarks ».
- 35. Les Règles de la Méthode sociologique, 1<sup>re</sup> éd.: 1895, chapitre II, P.U.F., 1963, p. 15.
- 36. Giovanni Busino, « La preuve dans les sciences sociales », Revue européenne des sciences sociales, nº XLI-128, 10 décembre 2003, p. 11–61 (ISSN 0048-8046 (https://www.worldcat.org/issn/0048-804 6&lang=fr) et 1663-4446 (https://www.worldcat.org/issn/1663-4446&lang=fr), DOI 10.4000/ress.377 (https://dx.doi.org/10.4000/ress.377), lire en ligne (http://journals.openedition.org/ress/377), consulté le 20 mai 2019).
- Robert Alun Jones: http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/rules.html.
- 38. Durkheim, Émile, Les Règles de la méthode sociologique, p. 28 document téléchargé:

  <a href="http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/durkheim.html">http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/durkheim.html</a>
  <a href="http://classiques.uqac.ca/classiques/durkheim.html">http://classiques/durkheim.html</a>
  <a href="http://classiques.uqac.ca/classiques/durkheim.html">http://classiques/durkheim.html</a>
  <a href="http://classiques/durkheim.html">http://classiques/durkheim.html</a>
  <a href="http://classiques/durkheim.html
- extérieures ; car c'est en cette qualité qu'ils se présentent à nous. ». 39. Durkheim, "Préface", Règles, p. 8.
- 40. Durkheim, Règles, p. 11.
- 41. Durkheim, Émile, De la division du travail social. 11e édition. PUF: Paris, 1986, p. 64.
- 42. Pickering, W.S.F. Durkheim and Representations, p. 67-68.
- 43. Durkheim, Les Formes p. 618
- 44. Durkheim, Les Formes p. 623-4
- 45. Carls. 'Émile Durkheim'. Section 3) b.
- 46. Durkheim, Les Formes,p. 622.
- 47. Durkheim, Les Formes p. 14-17.
- 48. Durkheim, Les Formes p. 19-22.
- 49. Carls, 'Émile Durkheim', Section 3) c.
- 50. Durkheim, Les Formes, p. 628.
- 51. Durkheim, Les Formes p. 630.
- 52. Excerpt from Robert Alun Jones. Emile Durkheim: An Introduction to Four Major Works. Beverly Hills, CA: Sage Publications, Inc., 1986. p. 115-155. Voir la section « Critical Remarks ». http://durkheim.uchicago.edu/Summaries/forms.html#pgfld=5658.
- 53. Durkheim, Les Formes p. 339.
- 54. Durkheim, Les Formes p. 336.
- 55. Durkheim, Les Formes p. 616.
- 56. Durkheim, Émile, Pragmatisme et Sociologie, Leçon XVIII.

- 57. Durkheim, Les Formes p. 613, 625.
- 58. Durkheim, Les Formes p. 65.
- 59. Durkheim, "Formes", Livre I, ch. II, III.
- 60. Formes, p. 640.
- 61. Durkheim, Formes, p. 15.
- 62. Durkheim, Les Formes, p. 553.
- 63. Durkheim, Les Formes, p. 308.
- 64. Durkheim, Les Formes, p. 327. 65. Durkheim, Les Formes, p. 496.
- 66. Durkheim, Les Formes, p. 610-11.
- 67. Émile Durkheim, De la division du travail social (Paris: Presses Universitaires de France, 1893), 38.
- 68. Durkheim, Les Formes, p. 610.
- 69. Émile Durkheim, Suicide, PUF, Paris, 1897. p. 281.
- Émile Durkheim, "L'Individualisme et les intellectuels." (ed. Marcelle Bergeron, 1898), 5. Document téléchargé ici: http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/durkheim.html
- 71. lbid.. 8
- Durkheim, Émile. Sociologie et Philosophie. PUF. Paris, 2004. p. 50.
- 73. Durkheim, Émile. Sociologie et Philosophie. Librairie Félix Alcan. Paris, 2004. p. 53.
- Durkheim, Émile. Sociologie et Philosophie. PUF. Paris, 2004. p. 67.
- 75. Durkheim, Émile. « Introduction à la morale » in Textes. 2. Religion, morale, anomie, 1917, Paris, Les Éditions de Minuit, 1975, p. 316.
- Dambra, Sébastien. "Durkheim et la notion de morale", : http://www.revue-interrogations.org/article.php?article=11#2.
- 77. Durkheim, "Crime et santé sociale", p. 177.
- 78. Introduction to Sociology, OpenStax, 2e éd., 138 p. (ISBN 978-1-947172-11-1, lire en ligne (https://openstax.org/details/books/introduction-sociology-2e))
- 79. Sociology: Understanding and Changing the Social World; Explaining Deviance, Section 7.2, University of Minnesota Libraries Publishing (réimpr. 2016) (ISBN 978-1-946135-24-7, lire en ligne (http://open.lib.umn.edu/sociology/chapter/7-2-explaining-deviance/)).
- 80. Voir l'ouvrage "leçons de sociologie" (http://classiques.uqac.ca/clas siques/Durkheim\_emile/lecons\_de\_sociologie/lecons\_de\_sociologie.html) d'Émile Durkheim, Leçons 4 à 8 (p. 50-89).
- 81. Otto Oexle et Florence Chaix, « Les groupes sociaux du Moyen Âge et les débuts de la sociologie contemporaine », *Annales*, vol. 47, nº 3, 1992, p. 751–765 (DOI 10.3406/ahess.1992.279071 (https://dx.doi.org/10.3406/ahess.1992.279071), lire en ligne (https://www.persee.fr/doc/ahess\_0395-2649\_1992\_nu m 47 3 279071), consulté le 22 décembre 2019).
- 82. G. E. Berrios & M. Mohanna (1990), « Durkheim and French psychiatric views on suicide during the 19th century: a conceptual history », *British Journal of Psychiatry* 156: 1-9.
- 83. E. Durkheim, Le suicide, Paris, PUF, 2007, p. 14.
- 84. Robert Leroux, "Histoire et sociologie en France. De l'histoirescience à la sociologie durkheimienne", Paris, Presses Universitaires de France, 1998.
- 85. Durkheim, De la division du travail social, PUF. Paris, 1893. p. 238.
- 86. Durkheim, De la division du travail social, p. 238.
- 87. Jean-Marie Tremblay, « Émile Durkheim, Le crime, phénomène normal. Un article publié dans Déviance et criminalité. » (http://classiques.uqac.ca/classiques/Durkheim\_emile/crime\_phenomene\_normal/crime\_phenomene\_normal\_texte.html), sur classiques.uqac.ca, 2 février 2005 (consulté le 21 janvier 2018).
- 88. Emile Durkheim, *Les règles de la méthode sociologique*, p. Chapitre 3, deuxième partie.
- 89. Le suicide, 1897, page 306.
- 90. « Fiche personnalisée » (https://www.leonore.archives-nationales.c ulture.gouv.fr/archives-images/LH058/FRDAFAN83\_OL0874013v00 1\_L.jpg), sur Base Léonore, 4 novembre 2021 (consulté le 4 novembre 2021)

#### Annexes

# Bibliographie

#### Francophone

- Bernard Dantier, La Chose sociologique et sa représentation: Introduction aux Règles de la méthode sociologique d'Émile Durkheim, 2003
- Jean Étienne, Françoise Bloess, Jean-Pierre Noreck et Jean-Pierre Roux, Dictionnaire de sociologie: les notions, les mécanismes, les auteurs, Hatier, 1997
- Christian Baudelot, Roger Establet, Durkheim et le Suicide, Paris, PUF, « Philosophies », 1984; nouvelle version, 2007.
- Marcel Fournier, Émile Durkheim (1858-1917), Fayard, 2014
- François Héran, « L'institution démotivée de Fustel de Coulanges à Durkheim et au-delà », in <u>Revue Française de Sociologie</u>, 1987, vol. 27 n. 67-97
- Monique Hirschhorn et Jacques Coenen-Huter (dir.), Durkheim et Weber. Vers la fin des malentendus?, L'Harmattan, 1994
- Bruno Karsenti, La société en personnes. Études durkheimiennes, Economica, 2006
- Bernard Lacroix, Durkheim et le politique, Presses de l'Université de Montréal, 1981
- Michel Lallement, Histoire des idées sociologique : des origines à Weber, Circa, 1993
- Robert Leroux, Histoire et sociologie en France : de l'histoire-science à la sociologie durkheimienne, PUF, 1998.
- Mendras, Henri, Éléments de sociologie, Armand Colin, 1996
- Merton, Robert, Éléments de théorie et de méthode sociologique, Armand Colin, 1997
- Raymond Aron, Les étapes de la pensée sociologique, Gallimard, 1967
- Charles-Henry Cuin, Durkheim. Modernité d'un classique, collection « Société et Pensées » dirigée par Gérald Bronner, Éditions Hermann, 2011

#### **Anglophone**

- Robin Horton (en), « Lévy-Bruhl, Durkheim, and the Scientific Revolution », in Robin Horton and R. Finnegan (Hrsg.), Modes of Thought, London, Faber & Faber, 1973, S. 249-305
- Robert A. Jones, « Émile Durkheim : an introduction to four major works, Masters of Social Theory », vol. 2, Sage Publications, 1986
- Susan Stedman Jones, « Charles Renouvier and Emile Durkheim: "Les Règles de La Méthode Sociologique" », Sociological Perspectives, Bd. 38, 1995, H. 1, S. 27-40
- Steven Lukes, « Émile Durkheim, his life and work. A historical and critical study », Allen Lane, London, 1973
- Talcott Parsons, The structure of social action. A study in social theory with special reference to a group of recent European writers, McGraw-Hill, New York, 1937
- Anne Warfield Rawls, « Durkheim and Pragmatism: An Old Twist on a Contemporary Debate », Sociological Theory, Bd. 15, 1997, H. 1, S. 5-29
- Edward Tiryakian (de), « Sociologism and Existentialism: Two Perspectives on the Individual and Society », (Perennial Works in Sociology)
- W.S.F. Pickering [(d) 🐗], « Durkheim and Representations », Taylor and Francis, London and New York, 2007

#### Germanophone

- Adeline Barnaud, Émile Durkheim im ersten Weltkrieg 1914-1917, schriftliche Arbeit zur Erlangung des Akademischen Grades "Magister Artium", historischer Seminar der Eberhard-Karls-Universität, Tübingen, 2004
- Ole Goos, Zur Reproduktion der Philosophie G.W.F. Hegels bei Georg Simmel und Emile Durkheim. Studien zu den Begriffen Kultur und Gesellschaft. Dissertation, Universität Heidelberg 2006
- René König, Émile Durkheim zur Diskussion. München/Wien, 1976

#### Italophone

- Gianfranco Poggi, Émile Durkheim, Il Mulino, Bologna, 2003
- Sandro Nannini, Educazione, individuo e società in Emile Durkheim e nei suoi interpreti, Loescher, Torino, 1980
- Anthony Giddens, Durkheim, Il Mulino, Bologna, 1998
- Anthony Giddens, Capitalismo e teoria sociale. Marx, Durkheim e Max Weber, Il Saggiatore, Milano, 1984
- Realino Marra (1t), Il diritto in Durkheim. Sensibilità e riflessione nella produzione normativa, Edizioni Scientifiche Italiane, Napoli, 1986
- Realino Marra, La religione dei diritti. Durkheim Jellinek Weber, Giappichelli, Torino, 2006
- Pio Marconi, Durkheim. Sociologia e politica, Jovene, 1974
- Mario A. Toscano (it), Evoluzione e crisi del mondo normativo. Durkheim e Weber, Laterza, Roma, 1975
- Mario A. Toscano, *Trittico sulla guerra. Durkheim. Weber. Pareto*, Laterza, Bari, 1996

#### **Articles connexes**

- Holisme, Anomie
- Densité morale
- Fait social total (ou phénomène social total) de Marcel Mauss
- Histoire de la sociologie
- Rue Émile-Durkheim

#### Liens externes

Ressources relatives à la recherche :

Sur les autres projets Wikimedia :

Émile Durkheim (https://commons.wikime dia.org/wiki/Category:%C3%89mile\_Durk heim?uselang=fr), sur Wikimedia Commons

m Émile Durkheim, sur Wikiversity Émile Durkheim, sur Wikisource 🔰 Émile Durkheim, sur Wikiquote

Les Classiques des sciences sociales (http://classiques.uqac.ca/classiques/durkheim\_emile/durkheim\_emile.html) • La France savante (https://cths.fr/an/savant.php?id=220) · Persée (https://www.persee.fr/authority/66174) Thèses de doctorat ès lettres soutenues en France de 1808 à 1940 (http://rhe.ish-lyon.cnrs.fr/?q=theses-record/849) (en) Internet Encyclopedia of Philosophy (https://www.iep.utm.edu/durkheim/)

Ressource relative à la santé :

Bibliothèque interuniversitaire de santé (http://www.biusante.parisdescartes.fr/histoire/biographies/index.php?cle=16747)

Notices dans des dictionnaires ou encyclopédies généralistes

Biographie vosgienne (https://www.ecrivosges.com/vosgiens/bio.php?id=4252&id\_bio=3325&biochrono=Biographie)

Brockhaus Enzyklopädie (https://brockhaus.de/ecs/enzy/article/durkheim-emile)

Deutsche Biographie (http://www.deutsche-biographie.de/118528297.html)

Enciclopedia italiana (http://www.treccani.it/enciclopedia/emile-durkheim\_(Enciclopedia-Italiana)/)

Enciclopedia De Agostini (http://www.sapere.it/enciclopedia/Durkheim,+Émile.html)

Encyclopædia Britannica (https://www.britannica.com/biography/Emile-Durkheim)

Encyclopædia Universalis (https://www.universalis.fr/encyclopedie/emile-durkheim/)

Encyclopedia of Modern Ukraine (http://esu.com.ua/search articles.php?id=19714)

Encyclopédie Treccani (http://www.treccani.it/enciclopedia/emile-durkheim) Gran Enciclopèdia Catalana (https://www.enciclopedia.cat/EC-GEC-0023277.xml)

Hrvatska Enciklopedija (http://www.enciklopedija.hr/Natuknica.aspx?ID=16688) ·

Swedish Nationalencyklopedin (https://www.ne.se/uppslagsverk/encyklopedi/lång/emile-durkheim)

Proleksis enciklopedija (https://proleksis.lzmk.hr/18843) · Store norske leksikon (https://snl.no/Émile Durkheim) ·

Visuotinė lietuvių enciklopedija (https://www.vle.lt/Straipsnis/emile-durkheim)

Notices d'autorité : Fichier d'autorité international virtuel (http://viaf.org/viaf/56609141) · International Standard Name Identifier (http://isni.org/isni/000000121339861) · CiNii (http://ci.nii.ac.jp/author/DA00395623?l=en) · Bibliothèque nationale de France (http://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb11901387t) (données (http://data.bnf.fr/ark:/12148/cb11901387t)) Système universitaire de documentation (http://www.idref.fr/026846527) · Bibliothèque du Congrès (http://id.loc.gov/authorities/n78092050) · Gemeinsame Normdatei (http://d-nb.info/gnd/118528297) · Service bibliothécaire national (http://id.sbn.it/af/IT\ICCU\CFIV\071459) · Bibliothèque nationale de la Diète (http://id.ndl.go.jp/auth/ndlna/00438459)

Bibliothèque nationale d'Espagne (http://catalogo.bne.es/uhtbin/authoritybrowse.cgi?action=display&authority id=XX819686)

Bibliothèque royale des Pays-Bas (http://data.bibliotheken.nl/id/thes/p068376901) ·

Bibliothèque nationale de Pologne (http://mak.bn.org.pl/cgi-bin/KHW/makwww.exe?BM=01&IM=05&TX=&NU=01&WI=A11787089)

Bibliothèque nationale d'Israël (http://uli.nli.org.il/F/?func=direct&doc number=000041534&local base=nlx10)

Bibliothèque universitaire de Pologne (http://nukat.edu.pl/aut/n%20%2093080825)

Bibliothèque nationale de Catalogne (https://cantic.bnc.cat/registre/981058511780906706) ·

Bibliothèque nationale de Suède (http://libris.kb.se/auth/184213) ·

Réseau des bibliothèques de Suisse occidentale (http://data.rero.ch/02-A000053787)

Bibliothèque apostolique vaticane (https://opac.vatlib.it/auth/detail/495 95172)

WorldCat (http://www.worldcat.org/identities/lccn-n78-092050)

- « Émile Durkheim » (http://agora.qc.ca/mot.nsf/Dossiers/Emile Durkheim), sur L'Encyclopédie de L'Agora
- « Institut Marcel Mauss à l'EHESS » (http://imm.ehess.fr/), sur l'EHESS

Ce document provient de « https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Émile\_Durkheim&oldid=188814826 ».

La dernière modification de cette page a été faite le 12 décembre 2021 à 20:46.

Droit d'auteur : les textes sont disponibles sous licence Creative Commons attribution, partage dans les mêmes conditions ; d'autres conditions peuvent s'appliquer. Voyez les conditions d'utilisation pour plus de détails, ainsi que les crédits graphiques. En cas de réutilisation des textes de cette page, voyez comment citer les auteurs et mentionner la

Wikipedia® est une marque déposée de la Wikimedia Foundation, Inc., organisation de bienfaisance régie par le paragraphe 501(c)(3) du code fiscal des États-Unis.

Politique de confidentialité À propos de Wikipédia Avertissements Contact

Développeurs Statistiques

Déclaration sur les témoins (cookies)